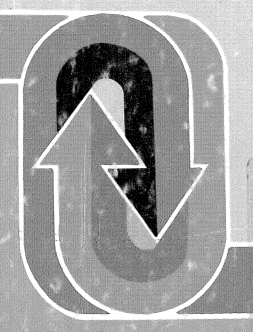
فِيْ ٱلْمِيزَانِ

غورستاف لوبون

ث وقي أبوخليل





دَارُ ٱلفِضِّرِ ومَشق - شُورية دَارُ الْفِصِيْرِ الْمُعُمَّاصِرَ جيروتُ "- بنان









بني إِنَّهُ الْجُوْلِيِّ عَلَى اللَّهُ الْجُولِيِّ عَلَى اللَّهُ الْجُولِيِّ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّالِيلَا اللَّلَّا اللَّلَّ

فِ ٱلمِيزَاتِ غوستاف لوبون



في الليزات

غوستاف لوبون

مثوقي أبوخليل

الكتاب ٨٢٥ الطبعة الأولى ١٤١٠ هـ = ١٩٩٠ م

جميع الحقوق محفوظة

ينع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرئي والمسوع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطي من دار الفكر بدمشق

سورية . دمشق ـ برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد ـ ص.ب (١٩٢) برقياً: فكر ـ س.ت ٢٧٥٤ هاتف ٢٣٩٧١٧، ٢١١١٦٦ ـ تلكس FKR 411745 SW

الصف التصويري: دار الفكر بدمشق الطباعة (أوفست): الطبعة العلمية بدمشق

# بسم الله الرَّحمن الرَّحيم

### مُقَدِّمَة

\* « لقد أثبت التّاريخ ما لِلْمُعْتَقد القويً من القـوّة التي لا تُقاوم ، فخضعت دولـة الرّومان المنيعة لجيوش من رعاة البدو ، الذين أضاء قلوبَهُم ماجاء به محمّد عَلَيْكُمْ من الإيمان »(۱).

بسم الله القائل في محكم التَّنزيل: ﴿ فَأُوفُوا الكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلاَ تَفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إصْلاَحِهَا ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُومِنينَ ﴾ [ الأعراف ٨٥٨ ] ، والصَّلاة والسَّلام على رسول الله ، محمَّد بن عبد الله ، القائل: « احذروا ذلّة العالم ، وانتظروا فَيْأَتَهُ »(٢) . ربَّنا لاتؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ، لاعلم لنا إلاَّ ماعلمتنا ، وبعد . .

## تهید ( بُوكًاي واستیڤنْس ) :

كنتُ في مؤتمر سنة ١٩٨٩ م ، وفي حفلة الافتتاح ، جلس إلى جانبي رجلً أُوربي الملامح ، مديد القامة فارعها ، ذولحية خفيفة شقراء ، ولباس خاص ، أقرب ما يكون إلى الزِّي المغربي ، وفي المساء ، مرَّ هذا الرَّجل بنا ، يجرُّ عباءته السَّوداء الأَنيقة ، فقال بلسان عربيًّ فصيح ، فيه لَكْنَة الأعاجم : السَّلام على مَن

<sup>(</sup>۱) روح الثُّورات ، غوستاف لوبون ، ص ۲۰

<sup>(</sup>٢) الحلواني عن ابن عمر ، والبيهقي .

اتبع الهُدَى ، فأجبناه : وعلى من اتبع الهُدَى السّلام ، فقال : أعجبني ردَّ سلامكم ، أسمحون لي أن أجلس معكم ؟ فقلنا : بكلِّ طيب خاطر ، أهلاً وسهلاً ومرحباً ، وصادف جلوسه ، وللمرَّة التَّانية ، إلى يميني مباشرة ، فقلت له : من سُنَّة رسولنا الكريم عَلَيْتِهُ التَّعارف ، أنا فلان ، وهذه بطاقتي ، فَمَنْ أَنت ؟

وقبل أن يجيب عن سؤالي ، رحَّب بي كثيراً ، وقدَّم لي بطاقته ، ثمَّ قال : عرفتك منذ سنوات عن طريق كتبك ، أنا أبو فريد القبطاني ، مؤسِّس مجلَّة ( صوت الإسلام ) ومدير نَشْرِها ، أصدرها في مدينة باريس مع عدد من المسلمين الدُّعاة .

قلت له: أمعربيُّ الأصل أنت ؟

قال مجيباً : لا ، أنا فرنسيّ أباً عن جَدٌّ ، كان للبروفيسور محمَّد حميـد الله (٢) ، الأثر الأكبر في اعتناقي الإسلام .

قلت له : أتعرف الدُّكتور موريس بوكَّاي (٤) ؟

<sup>(</sup>٣) محمَّد حميد الله ، عمره قرابة تسعين عاماً ، باكستاني الأصل مقيم في باريس ، يتقن إحدى عشرة لغة ، ترجم القرآن الكريم إلى الفرنسيَّة ، فطبع أكثر من أربع عشرة مرَّة ، وفي كلَّ مرَّة كان حميد الله يعدّل في ترجمة المعاني ليستقيم المعنى أكثر في أذهان القارئ الفرنسي ، يدرّس في الأكاديبيَّات ، ويكتب ويحاضر بالعربيَّة والفرنسيَّة والانكليزيَّة والتَّركيَّة والألمانيَّة والأرديَّة ... يعيش في غرفة واحدة متواضعة مليئة بالكتب والأوراق ، ينفق ٩٠٪ من دخله لمصالح المسلمين في فرنسة ، أسلم على يديه المئات ، والمئات عن طريق كتبه وترجماته .

<sup>(</sup>٤) الدّكتور موريس بوكّاي : طبيب فرنسي معاصر ، واحد مّن عنوا بالدّراسات العلميّة ، ومقابلتها بالكتب المقدّسة ، ولكي يتسنّى له الحصول على مزيد من التّوضيحات ، تعلّم الدكتور بوكّاي اللّغة العربيّة ، ودرس القرآن الكريم فوجد فيه آيات مدهشة ، لا يمكن إدراك معناها إلا في ضوء المعارف العلميّة الحديثة والمعاصرة ، فهي إعجاز خالد يشهد بأنّ القرآن الكريم من مصدر إلهي ، يثبت نبوّة محد عمليّ .

ابتسم أبو فريد ابتسامة عريضة ، وتنهّد تنهّداً عميقاً ، وبعد لحظات صمت ، قال : إنّه صديقي المنافق .

قلت له : أَلَمْ تظلم الرَّجل بهذه الصِّفة ؟

قال : إنَّه صديقي ، وأعتزُّ جداً بصداقته ، وهو مسلم فـذٌّ ، أسلم منـذ أواخر السَّبعينات ، وهو يحاضر أسبوعياً أمام ألوف الفرنسيِّين عن الإعجاز العلميِّ في القرآن الكريم ، وقدَّم منذ سنتَيْن محاضرةً أبدع بها وأجاد ، وفي نهايتها سأل بوكَّاي الحضورَ ـ وكنت بينهم ـ : هل من سؤال ؟ فقلت له : لسان النَّاس يقول عنك إنَّك منافق ، فقال : لِمَ هذا الْحُكُم ؟ قلت : منذ سنواتٍ وأنت تحاضرنا عن القرآن ، وإعجازه العلمي في ثنايا آياته الكريمة ، وتؤكِّد أنَّه هو الكتاب المقدَّس الوحيد الَّذي جاء العلم الحديث - بكلِّ مجالاته - مؤيِّداً لما فيه ، ولم يجد فيه ما يناقضه مطلقاً ، وقدَّمت كتابك : ( دراسة الكتب المقدَّسة في ضوء المارف الحديثة ) ، الَّذي تُرْجمَ إلى أكثر من عشر لغات ، فلماذا لا تعلن إسلامك ، مادامت هذه المحاضرات تمثِّل قناعاتك ؟ فأجابني الدكتور بوكَّاي ، وبكلِّ هدوء وثقة : أنتَ تعلم أنِّي مسلم منذ عشر سنوات ، ولا مانع أن أُجدِّد إسلامي الآن أمام الجميع ، قلت له : ولكنَّك ( موريس ) ، لماذا لم تغيّر اسمك ؟ فأجاب : هذا أمر شكلي لا يمسّ الجوهر ، تأكُّد ياأخي ، أنَّني لوقدَّمت كتابي ( دراسة الكتب المقدَّسة .. ) باسم محمَّد بوكَّاي ، أو مصطفى بوكَّاي ، أو عبد الهادي بوكّاي ... ماكان له ماكان من أثر ، ولما اهتمَّ به المسلمون والأُوربيُّون على حدٍّ سواء ، كما اهتموا به عندما قُدِّم باسم موريس بوكَّاي .

ثمَّ أضاف أبو فريد القبطاني في جلستنا تلك : إن عشرة فرنسيين في كلِّ أُسبوع يعلنون إسلامهم في مسجد باريس وحده ، وكان مَّن أسلم على سبيل المثال : ( كليون توريز ) ، حفيد ( موريس توريز ) مؤسِّس الحزب الشَّيوعي

الفرنسي ، وأصبح اسمـه رسميـاً : ( عبـد الرَّحمن تـوريـز ) ، كا أسلمت أُختـه ( كاترين ) ، والَّتي أصبح اسمها ( لطيفة ) .

وقدَّم لي أبو فريد مجلَّة (صوت الإسلام) ، العدد التَّاسع لسنة ١٩٨٨ م ، لأقرأ فيها مقابلة تحت عنوان : (استجواب عبد الرَّحن توريز ، مع بيان) ، وبما قاله عبد الرَّحن توريز خلال المقابلة ، ردّاً على سؤال نصَّه : «لماذا اعتناق الإسلام بالنَّات ؟ » ، قال : « ثلاث ميِّزات في الإسلام لم أجدها في غيره من الأديان ، ولا في النَّظريّات البشريَّة : البساطة ، والوضوح ، والتَّوافق مع طبيعة الإنسان » (٥) .

وعندما حدَّثني أبو فريد القبطاني (١) عن الدُّكتور موريس بوكَّاي ، تذكَّرت فوراً البريطاني (كات استيڤنس) مطرب القارَّتَيْن ، الأوربيَّة والأمريكيَّة ، الَّذي نال شهرة عالميَّة بالغة ، من خلال الغناء والموسيقى ، الَّتي فرَّغ لها كلَّ وقته وجهده ، وكسب بسببها أموالاً وثروة طائلة جدّاً ، ولكن لم تجلب له الملايين والشهرة العالميَّة الواسعة ، السَّعادة والسَّكينة والاستقرار ، كا قال ، فعاش ظروفاً تعيسة قاسية ، وصراعاً مؤلماً ، كدَّر صفو أيَّامه ، وصفاء لياليه ، وراح يتنقَّل من النَّصرانيَّة إلى البوذيَّة فالشيوعيَّة ، ثمَّ النَّصرانيَّة مرَّة أُخرى ، إلى أن هداه الله تعالى إلى نور الإسلام ، فاعتنقه بعزية وإيان كاملَيْن ، دون أن يكون لمسلم يدّ في ذلك .

٥) صوت الإسلام ، العدد ٩ ، تشرين الثَّاني ( نوقمبر ) ص ٦٠

<sup>(</sup>٦) وصلتني منه برقيَّة بتاريخ ١٩٨٩/٤/٤ م ، والبرقيَّة أصلاً موجَّه إلى السَّيد رئيس الجمهوريَّة الفرنسيَّة ( فرانسوا ميتران ) يعلمه بها أنَّ جهات فرنسية وإسرائيليَّة تحضّر لقتله ، لنشاطه المؤيِّد للقضايا العربيَّة والإسلاميَّة ، وأنَّ الخطَّة قد بدأ تنفيذها ، كا هو مُعَدَّ لها ، « وقد أرسلت برقيات ماثلة بهات عالميَّة » أدباء ومفكّرين وكتَّاب ، ليكونوا شهوداً إن مسَّته جهات معادية للعرب بسوء .

هجر كات استيقنس دنيا الغناء والمعجبين والمعجبات ، واتَّجه إلى الإسلام بكلِّ حواسه وجوارحه ، لينهل من تعاليه السَّمحة ، ويدعو غيره كذلك إليه ، بعد أن أطلق على نفسه اسمًا جديداً هو : ( يوسف إسلام ) ، فهزَّ بإسلامه كلَّ لأوساط ، وأسلم بإسلامه وحماسه للإسلام كثير من معجبيه .

يقول يوسف إسلام اليوم ، كات استيقنس الأمس: في عام ١٩٧٥ م ، حدثت المعجزة ، بعد أن قدَّم لي شقيقي الأكبر نسخة من ترجمة معاني القرآن لكريم ، لقد لاحظت في القرآن شيئاً غريباً ، فهو لا يشبه باقي الكتب ، لا يتكون من مقاطع وأوصاف تتوفَّر في الكتب الدِّينيَّة الَّتي قرأْتُها ، ولم يكن على غلاف القرآن الكريم اسم مؤلِّف ، ولهذا أيقنت مفهوم الوحي ، الَّذي أوحى لى هذا النَّيِّ الْمُرْسَل بهذا القرآن من الله تعالى .

ومن أوَّل وهلة شعرت أنَّ القرآن يبدأ (باسم الله) ، وليس باسم غير الله ، عبد الله ، عبد الله ، عبد الله ، عبد الله الرَّحنِ الرَّحمِ الرَّحمِ ﴾ ، كانت مؤثِّرة في نفسي ، ثمَّ تستر ف اتحة كتاب ﴿ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ ، كلَّ الحمد لله خالق العالمين ، وربً لخلوقات ، فالقرآن هو الَّذي دعاني للإسلام ، فأجبتُ دعوته .

وحاولت أن أبحث عن أخطاء في القرآن الكريم ، غير أنّي لم أجد ، كان كلّه نسجاً مع فكرة الوحدانيّة الخالصة ، بدأت أومن ما هو الإسلام ، كان الإسلام سالة من الله للبشر .

لقد أجابَ القرآنُ الكريم عن كلِّ تساؤلاتي ، وبذلك شعرت بالسَّعادة ، عادة العثور على الحقيقة ، ووجدت في القرآن كيف أنَّ هذه السَّعادة هي الالدة .

وبعد أن درست القرآن الكريم ، نطقت بالشَّهادَتَيْن ، فولدت من جـ د يـ د ،

ورحت أدرس سيرة الرَّسول عليه الصَّلاة والسَّلام ، وكيف أنَّه بسلوكه وسُنَّته علَّم المسلمين الإسلام ، فأدركت التَّروة الهائلة في حياة الرَّسول عَلَيْكِ وسُنَّته (٧) .

☆ ☆ ☆

### ☆ كتاب (حضارة العرب):

تذكّرت ـ وأنا أعد هذا الكتاب ـ الـدّكتور موريس بوكّاي ويوسف إسلام (كات استيڤنس) ، اللّذين أسلما ، لأنّها لم يجدا في القرآن الكريم ماينافي العقل ، أو ينقضه العلم ، أو يرفضه على ضوء المكتشفات الحديثة : ﴿ ذَٰلِكَ الْكِتّابُ لارَيْبَ فِيهِ ﴾ ، فهو دين الفطرة في كلّ شيء ، وليس في استطاعة أيّ عقل بشري نزيه ، أن يرتاب فيه : ﴿ فِيهِ هُدَى للْمُتّقِينَ ﴾ ، لتطابق أحكامه وهديه ، مع مقتضيات الفطرة البشريّة ، ولما كان غير العرب لا يتذوّقون بلاغته اللّغويّة ، في اللّغة الّي أنزل بها ، جاءت اللّفتات العلميّة القاطعة حجّة في كلّ لغة : ﴿ لارَيْبَ فِيهِ ﴾ .

تذكّرتُ الاثنين ، بوكّاي واستيڤنس ، واستغربت كيف خفي هذا الإعجاز عن الدّكتور غوستاف لوبون ، الّذي أجاد في كتابه (حضارة العرب) في وصف العارة الإسلاميّة « الّتي لبست أطهاراً بالية ، إلاّ أنّها أطهار شريفة » :

« ويتلألأ ذلك الميناء الجيل كالحجارة الكرية حين تُلْقِي الشَّمس أَشِعَتها على جامع عمر ، فيكتسب خارج هذا الجامع منظراً سحريّاً خياليّاً لاعهد لجوانب المباني الأوربيَّة الدُّكُن عِثله ، والمرء قد يُفكِّر في تلك القصور السِّحريَّة الَّتي يبصرها بخياله أحياناً ، ولكن الخيال دون الحقيقة في أمر جامع عمر »(^) .

<sup>(</sup>٧) الرَّابِطة ، العدد ٢٥١ ، السَّنة ٢٤ ، جمادى الآخرة ١٤٠٦ هـ ، شباط ( فبراير ) ١٩٨٦ م ، ص ٥٢ و ٥٣

<sup>(</sup>A) حضارة العرب ، ص ۱۹۷

« وجامع قرطبة أُقيم أيَّام كان الفنَّ العربيُّ في فجره ، ثمَّ تدرَّج الفنُّ العربيُّ إلى الكال ، فأُقيت على الطِّراز العربيِّ الكامل مبان عجيبة كالحراء تُخْبِر ، عالما من الرَّوْعَة والجلال ، الأجيالَ القادمة عا كان للقوم الَّذين شاهدوها من الذَّوق الفنِّي وحبِّ ماهو ساطع بديع عجيب »(١) .

(حضارة العرب) ، كتاب لاشك فريد في نوعه ، وكاتبه مُحِبُّ للعرب وحضارتهم ، إلاَّ أنَّ الأخطاء والهفوات والمطاعن فيه كثيرة ، فمع حُسْن نِيَّة ( لوبون ) ، نامس أنَّه لم يرهق نفسه ليحيط بدقائق العقيدة الإسلاميَّة ، فجاءت معظم هفواته وأخطائه في هذا الجال ، فهو لم يتصوَّر أو يدرك ظاهرة الوحي ، أو أدركها ، لكنه لم يقر بها لحمّد بن عبد الله ، ولم يستوعب بعض الأمور المتعلقة بالنُبوَّة والقرآن والشَّريعة .

لقد وصف ( لوبون ) آثارَ حضارتنا فأجاد ، ودافع عن فتوحاتنا فأنصف ، كلُّ ذلك بروح علميَّة عالية المستوى قويَّة الحجَّة ، ولكن يصدم الدَّارس ( لحضارة العرب ) بعد هذا الإنصاف بأقواله في القرآن ، وفي الرَّسول الكريم عَلَيْتُهُ ، وفي الإسلام عقيدة .

أليس من الظُّم والجور القول: إنَّ مَمَّداً عَلَيْكَ كان من ( المتهوِّسين ) (١٠٠ ؟ أَلِيسَ من التَّحامل القول: إنَّ القرآن من تأليف مَمَّد، وشاهد من شواهد عبقريَّته (١١٠) ؟

أليس من الافتراء القول: إنَّ الإسلام مقتبسٌ من عناص يهوديَّة ونصرانيَّة (١٢) ؟

<sup>(</sup>٩) المرجع السَّابق ، ص ٣٥٤

<sup>(</sup>۱۰) المرجع السَّابق ، ص : ۲۹ و ٤٠ و ١٤٥ و ١٧٣

<sup>(</sup>١١) المرجع السَّابق ، ص : ١٤٨ و ١٥١ و ١٥٢ و ١٥٥ و ١٥٥

<sup>(</sup>١٢) المرجع السَّابق ، ص : ١٣٦ ، و ١٣٧

ومن حقّ ( لوبون ) والاستشراق أن يقول ، وأن يتناول بالتّحليل والنّقد والدّراسة والتّعليق ، ومن حقّنا الرّدّ والتّصويت وتفنيد الخطأ ، لأنّ السّكوت عمّا يقال ، أو يقدّم ، يعني تسليماً ضنيّاً بآراء الاستشراق وطروحاته ، وإلا فأين النّقد والرّدّ ، مادام الرّأي فاسداً ظالماً ؟!

والغريب العجيب ، أنَّ الأُستاذ المترجم ، وهو عربيّ مسلم ، لم يعلِّق على هفوات (لوبون) ، ولا على أخطائه وافتراءاته ، سواء أجاءت عن حُسْنِ نيَّة ، أمْ جاءت عن سوء فهم ، واكتفى الأستاذ المترجم ، وهو رجل فاضل لاشك ، بتصويب خطأين اثنين فقط ، في مقدِّمة الطبعة الأولى ، كا سنبيِّن في فصل : كتاب حضارة العرب ، وصف وعَرْض .

والصُّعوبة الكبرى ، الَّتي واجهتنا في دراسة هذا الكتاب ، كانت عدم توثيق ( لوبون ) لما كتب ، وعدم عَزْوهِ مااقتبس إلى مصادره ، كا أنَّه لم يُقَدِّم الأمثلة على رأيه المطروح ، وعندما نقل بعض الآراء من مصادرنا ، لم يذكر اسم المصادر التي اعتمدها ، أو اقتبس منها ، بل قال في أكثر من موضع بصيغة التَّمريض والارتياب : ويروي مؤرِّخو العرب ، على زع كتب السيّرة ... دون أن يذكر مَنْ هم هؤلاء المؤرِّخون ، أو يحدِّد أي كتب السيّرة الّتي تزع ، واكتفى بسرد أساء عشرات الكتب في نهاية الكتاب ، على أنها كانت مصادره .

# ﴿ مؤلِّف ( حضارة العرب ) :

مَنْ مِنًا لم يحفظ ، أو يسمع على الأقل ، منذ طفولته بقول العلاَّمة الفرنسي الشَّهير غوستاف لوبون :

« ماعرف التَّاريخ فاتحاً أرحم من العرب » (١٣) ، لقد حفظنا عبارته الرَّائعة العرب » (١٣) يقول روبرتسون : « إنَّ أتباع مُمَّد - عَلِيْكُ - هم الأُمَّة الوحيدة الَّتي جمعت بين التّحمُّس في الدّين والتّسامح فيه ، أي أنّها مع تمسّكها بدينها لم تعرف إكراه غيرها على قبوله » ، [حاضر العالم الإسلامي ١٠٤/١] .

الْمُنْصِفَة ، إمَّا بعد ساعها من معلِّمينا ، معلِّمي التَّاريخ خصوصاً ، وإمَّا من صفحات كتب اقتبست هذه العبارة من كتاب « حضارة العرب » .

وضع العلاَّمة لوبون أثناء سياحاته الكثيرة في أقطار الأرض كُتُباً قيِّمة في مدنيَّات بعض الأَمم ، ثم استخرج منها العِبَر ، فوضع ثلاثة كتب ، شرح فيها مساظهر له من سنن الاجتاع ، وهي : ( سِرُّ تطوّر الأَمم ) ، و ( روح الجاعات ) ( أن ) ، و ( الآراء والمعتقدات ) ، ثمَّ طبَّق ماجاء في هذه الكتب من الآراء في مؤلّفات أُخرى ، أهها : ( روح التَّورات والتَّورة الفرنسيَّة ) ( أن ) ، و ( روح الاشتراكيَّة ) ، و ( حضارة العرب ) ( أن ) ، و ( حضارات الهند ) ، و ( الحضارة المصريَّة ) ، و ( حضارة العرب في الأندلس ) ( أن ) ..

إذن ، فالمؤلّف هو العلاَّمة الدّكتور غوستاف لوبون : [ ١٩٣١ - ١٩٣١ م] ، من فلاسفة علم الاجتاع الفرنسيين ، ومن المستشرقين الْمُنْصِفِينَ إلى حدَّ بعيد ، لم يدافع عن حضارتنا العربيَّة فحسب ، بل دافع عن حقوق المسلمين ، وانتقد سياسة القهر والهضم الَّتي عسفتهم بها السدُّول الأُوربيَّة المستَعْمِرة ، وقد كتب كتاب شافية في انتقاد قومه الفرنسيين بما يعاملون به مسلمي الجزائر من الظَّلم ، والإرهاق ، ونزع الأراضي ، والتَّشريد في الصَّحراء ، وغير ذلك (١٩١) .

<sup>(</sup>١٤) ترجمة أحمد فتحي زغلول باشا ، تحت عنوان : ( روح الاجتاع ) مطبعة الشُّعب ، سنة ١٩٠٩ م .

<sup>(</sup>١٥) ( روح التُّورات والتُّورة الفرنسيَّة ) ، ترجمة الأستاذ عادل زعيتر ، نشر مكتبة عبيد بدمشق ، سنة ١٩٢٤ م .

<sup>(</sup>١٦) (حضارة العرب) موضوع دراستنا في هذا الكتاب ، طبعة : دار إحياء التَّراث العربي ، بيروت ، الطَّبعة التَّالثة : ١٣٩٩ هـ/١٩٧٩ م ، علماً أنَّ طبعته الأُولى كانت سنة ١٩٤٥ م ، وطبعته الثَّانية ١٩٤٨ م .

<sup>(</sup>١٧) الحضارة المصريَّة ، عرَّبه الأستاذ صادق رستم .

<sup>(</sup>١٨) حضارة العرب في الأندلس ، عرَّبه عبد الرَّحن البرقوقي .

<sup>(</sup>١٩) حاضر العالم الإسلامي ١٥٥/١

وهو لم يذكر العرب بخير في كتابه (حضارة العرب) فقط ، لقد ذكرهم أيضاً في كتابه : (روح الثَّورات والثَّورة الفرنسيَّة) ، قال لوبون بعد ذكر انتصار جيوش الثَّورة الفرنسيَّة : « ويذكِّرنا تاريخهم بتاريخ قبائل جزيرة العرب ، الَّتي استولى عليها المثل الأعلى الَّذي جاء به محمَّد عَلِيْكُمْ ، فتحوَّلت إلى جيوش مخيفة فتحت جزءاً من العالم الرُّوماني القديم بأسرع ما يمكن »(٢٠٠) .

وقال في كتابه: (روح الاجتماع): « لقد أثبت التَّاريخ ما للمعتقد القويِّ من القويِّ من رعاة البدو، من القوَّة الَّي لاتقاوم، فخضعت دولة الرُّومان المنيعة لجيوش من رعاة البدو، الَّذين أَضاءَ قلوبَهم ماجاء به محمد عَلَيْكُم من الإيان »(٢١).

## ﴿ مُتَرُجمٌ ( حضارة العرب ) :

عادل بن عمر بن حسن زعيتر: [ ١٣١٧ هـ = ١٨٩٥ - ١٩٥٧ م] ، حقوقي ، من أكابر المترجمين عن الفرنسيَّة ، من أعضاء المجمّعيَّن العلميَّيْن بدمشق وببغداد ، مولده ووفاته في مدينة نابلس ( فلسطين ) ، تعلَّم بها وببيروت وبالأستانة ، وكان من ضبَّاط الاحتياط بالجيش العثماني في الحرب العالميَّة الأولى ، ولحق بجيش الثَّورة العربيَّة الكبرى ، فحكم عليه الأتراك العثمانيُّون بالإعدام غيابيًا سنة ١٩١٧ م ، وقصد باريس بعد الحرب ، فتلقَّى فيها الحقوق مابين سنتي ١٩٢١ م ، وعاد إلى فلسطين محامياً ومدرِّساً في معهد الحقوق بالقدس ، ثمَّ انقطع إلى التَّرجمة ، فنقل عن الفرنسيَّة سبعة وثلاثين كتاباً في التَّشريح والتَّاريخ والاجتاع ، منها :

ابن الإنسان ، والبحر المتوسِّط ، ونابليون ، وكلَّها لأَميل لودفيغ ، ابن خلدون ، لبوتول ، ابن رشد والرَّشديَّة ، لرينان ، روح الشَّرائع لمونتسكيو ،

<sup>(</sup>٢٠) روح الثُّورات والثُّورة الفرنسيَّة ، ص ٢٢٩

<sup>(</sup>٢١) روح النُّورات والنُّورة الفرنسيَّة ، ص ٢٠

العقد الاجتاعي ، لجان جاك روسُو ، تاريخ العرب العام ، لسيديو ، حياة محمّد ، لأميل درمنجهام ، الرّسائل الفلسفيّة ، لڤولتين ، مفكرو الإسلام ، لكرادوڤو .

وحضارة العرب ، وحضارات الهند ، وروح الاشتراكيّة ، وروح الثّورات والتَّورة الفرنسيَّة ، وفلسفة التَّاريخ ، وروح السِّياسة ، والآراء والمعتقدات ، وكلُّها للدكتور غوستاف لوبون .

وللأُستاذ عادل زعيتر مؤلَّفات حقوقيَّة لم تُنْشَر ، وكان ـ تغمَّده الله تعالى برحمته ورضوانه ـ مع إجادته الفرنسيَّة ، يجيد التُّركيَّة ، وله إلمام بالانكليزيَّة ، جُمعَ أَكثر ما كُتبَ عنه ، بعد وفاته ، في : ( ذكرى عادل زعيتر )(٢٢) .

## ☆ خطَّة هذه الدِّراسة:

في هذا الكتاب ، الرَّابِع في سلسلة ( في الميزان ) ، سنعرض كتاب ( حضارة العرب ) في مجمل أبوابه وفصوله ، ثمَّ ماقدَّمه ( لوبون ) من روائع تحسب له على صفحات ( حضارة العرب ) ، وبعد ذلك ، الفصل الأهم : الأخطاء والهفوات ، ونختم بفكرتَيْن :

الأُولى : مفتاح شخصيَّة الرَّجل من خلال كتابه (حضارة العرب) . والثَّانية : أهمُّ الأخطاء والهفوات والافتراءات المشتركة بين جرجي زيدان ، وفيليب حتِّي ، وكارل بروكلمان ، وغوستاف لوبون .

وسيامس القارئ من خلال صفحات كتابنا هذا ، أن لوبون انتقل من أقصى المديح لحضارتنا ، إلى أقصى القدح لعقيدتنا ، ومن قمّة الإيجابيات ، إلى حضيض السّلبيّات ، ومن ذروة التّقدير والإعجاب والثّناء ، إلى أدنى الخطأ والطّعن

<sup>(</sup>٢٢) الأعلام ٢٤٤٢

والافتراء ، ومع ذلك ، لن نقول كا قال نجيب عقيقي في كتابه ( المستشرقون ٢٢٦/١ ) : « حضارة العرب صدر في باريس سنة ١٨٨٤ م ، ولا قيمة علميّة له » ، فقد يكون في ذلك ظلم كبير ، وخطأ فادح ، لن نقول إلا ماللرّجل ، ولن نذكر إلاّ ماعليه بالدّليل والبرهان الموثّق .

وقبل أن نبدأ مع صفحات الفصل الأوَّل من هذا الكتاب ، أُسجِّل شكري وامتناني إلى الأخ الزَّميل ، الأُستاذ هاني المبارك ، الَّذي قدَّم آراءه القيِّمة في فصل : ( الأخطاء والهفوات ) ، وإلى أُسرة دار الفكر ، الَّتي ألمس عنايتها عا نكتب ونقدِّم ، وأنا إذ أُسجِّل شكري وامتناني ، أنطلق مِنْ ( مَنْ لَمْ يشكرِ النَّاسَ لم يشكر الله ) ، فشكراً لكلِّ مَنْ قدَّم ملاحظاته ، أو قدَّم إمكاناته :

﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحُ لِي فِي ذُرّيَّتِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ والأحقاف ١٥/٤٦].

والحمد لله ربِّ العالمين أُوَّلاً وآخراً

مشوقي أبوخليل

٢ الحرَّم الحرام ١٤١٠ هـ دمشق في : آب ( أغسطس ) ١٩٨٩ م



# مِنْ رَوَائِع لُوبُون

\* « وَإِذَا مَاقَيْسَتُ قَيْمَةُ الرِّجَالُ بَجَلِيلُ أَعْمَاهُم ، كَانَ مُحَمَّدٌ مِن أَعظم مِّنْ عَرَفهم التَّارِيخ » .

[ غوستاف لوبون ]

إنَّ نظرة مدقِّقة متفحِّصة لكتاب (حضارة العرب) ، تؤكِّد أنَّه كتاب أنصف فيه مؤلِّفه الدّكتور غوستاف لوبون ، حضارتنا العربيَّة الإسلاميَّة إلى حدِّ بعيد ، ونتيجة طبيعيَّة لهذه النَّظرة الشَّاملة ، يقرِّر الدَّارس أنَّ إنصاف المؤلِّف واضح ملموس ، وحُسْنُ النِّيَّة متوفِّر لاريب فيه ، وأنَّ الهفوات الَّتي وقع فيها تؤخذ على محمل حسن ، بعيد ـ كلّ البعد ـ عن الحقد والدَّس والافتراء ، لانطلاق (لوبون) من أرضيّة الإعجاب بحضارة غير منتم إليها ، لها دورها الكبير في النهضة المعاصرة ، والتَّقدُم الحضاري العلمي الحالي ، فأراد إنصافها ، وتقديم روائعها لبني قومه ، ليبدِّد أوهامهم الموروثة حولها .

ونحن إذ ننتقي - فيا يلي - أهم ماأورده ( لوبون ) في كتابه : ( حضارة العرب ) (١) ، فلا يعني ذلك أنّه لم يورد غيرها ، إنّنا نورد أبرزَ ماقاله ، وذلك قبل أن نصوّب بعض ماأخطأ به ، أو نوضِّح نقاطاً خفيت عليه ، أو نجلي أشياء غابت عنه ، أو نفني أموراً لم يدرك ( لوبون ) كنهها ، فعثر عندما عالجها ، وجانب الحقيقة عندما أوردها ، من خلال ماوصل إليه علمه .

<sup>(</sup>١) حسب تسلسل ورودها في الكتاب ، وهذا لا يعني أنّنا لانجد خلالها بعض العبارات أو الكاسات الّتي لانوافقه عليها ، وسنشير إلى ذلك في حينه ، إن لم نتجاوز العبارة .

في نهاية الباب الأوَّل: (مصادر قوة العرب) ، يتحدّث (لوبون) عن: (حياة محمَّد عَلِيْكُمْ ، وبعد عرض جوانب من سيرته عَلِيْكُمْ ، يقرِّر أنَّه مما لاريب فيه أنَّ محمَّداً عَلِيْكُمْ أصاب في بلاد العرب مالم تُصِب مثلها جميع الدِّيانات الَّتِي ظهرت قبل الإسلام ، ولذلك كان فضل محمَّد عَلِيْكُمْ على العرب عظيماً ، ثم يقول:

« وإذا ماقيست قية الرِّجال بجليل أعمالهم ، كان محمَّدٌ من أعظم من عَرَفهم التَّاريخ ، وأخذ بعض علماء الغرب يُنْصفون محمّداً ، مع أنَّ التَّعصَّب الدِّينيَّ أعمى بصائر مؤرِّخيهم عن الاعتراف بفضله ، قال العلاَّمة بارتلمي سنت هيلر : كان محمَّد أكثر عرب زمانه ذكاءً ، وأشدَّهم تديَّناً ، وأعظمهم رأفة ، ونالَ محمَّد سلطانه الكبير بفضل تَفَوَّقه عليهم ، ونَعُدُّ دينه الَّذي دعا النَّاسَ إلى اعتقاده جزيلَ النَّعَم على جميع الشَّعوب الَّتي اعتنقته » ، [صفحة ١٤٦].

### - 4 -

وقبل إيراد الآيات الكريمة ، الَّتي تقرِّر أن لاإكراه في الدِّين (٢) ، والحوار مع أهل الكتاب بالَّتي هي أحسن (٢) ، يقول ( لوبون ) :

« وكان محمَّد كثير المسامحة لليهود والنَّصارى ، خلافاً لما يُظّن » ، [صفحة ١٥٥] .

<sup>(</sup>٢) ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرَّشْدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ ، [ البقرة ٢٥٦٧ ] .

 <sup>(</sup>٣) ﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَخْسَنُ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنَّا بِالَّـذِي أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلْهُنَا وَإِلْهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت ٢٧٢٩] .

وفي الفصل الثَّاني : ( القرآن ) ، وتحت عنوان : ( فلسفة القرآن ـ انتشاره في العالم ) ، يذكر أن التَّوحيد المطلق هو أصل أساسي ، فالإله الواحد الَّذي دعا إليه الإسلام مهين على كلِّ شيء ، ولا تَحُفُّ به الملائكة والقدِّيسون وغيرهم ممن يُفْرَض تقديسهم ، ويتابع ( لوبون ) :

« وللإسلام وحده كلُّ الفَخار بأنَّه أوَّلُ دين أدخل إلى العالم التَّوحيد الحض ... وتشتقُّ سهولة الإسلام العظية من التَّوحيد الحض ، وفي هذه السَّهولة سِرُّ قوة الإسلام ، والإسلام ، وإدراكه سَهْلُ ، خال مما نراه في الأديان الأُخرى ويَأْباه الذَّوق السَّليم من المتناقضات والغوامض ، ولا شيء أكثر وضوحاً ، وأقل غوضاً من أُصول الإسلام القائلة بوجود إله واحد ، وبمساواة جميع النَّاس أمام الله ، وببضعة فروض يدخل الجنَّة مَنْ يقوم بها ، ويدخل النَّار من يُعْرِض عنها ، وإنَّك إذا مااجتمت بأيِّ مسلم من أيَّة طبقة .، رأيته يَعْرِف ماذا يجب عليه أن يعتقده ، ويَشرُد لك أصول الإسلام في بضع كلمات بسهولة ، وهو بذلك على عكس النَّصراني الذي لا يستطيع حديثاً عن التثليث والاستحالة وما ماثلها من الغوامض ، من غير أن يكون من علماء اللاَّهوت الواقفين على دقائق الْجَدَل » ،

« وساعد وضوح الإسلام ، وما أمر به من العدل والإحسان على انتشاره في العالم ، وبتلك المزايا نُفَسِّر سبب اعتناق كثير من الشَّعوب النصرانيَّة للإسلام ، كالمصريين الَّذين كانوا نصارى أيَّام حكم قياصرة القسطنطينيَّة فأصبحوا مسلمين حين عَرَفوا أصول الإسلام ، كا نُفَسِّر به السَّبب في عدم تَنصُّر أيَّة أُمَّة بعد أن رَضِيت بالإسلام ديناً ، سواء أكانت هذه الأُمَّة غالبة أم مغلوبة » ، وضعة ١٥٩ ] .

وفي معرض حديث ( لوبون ) عن مدى تأثير القرآن الكريم والإسلام في النَّاس ، وما يَصَبُّه في النَّفوس إيماناً ثابتاً لا تزعزعه الشُّبهات ، يتابع قائلاً :

« ولا ريب في أنَّ نفوذ الإسلام السياسي والمدني كان عظيماً إلى الغاية ، فقد كانت بلاد العرب قبل محمَّد مؤلَّفة من إمارات مستقلة ، وقبائل متقاتلة على الدَّوام ، فلما ظهر محمَّد ومضى على ظهوره قرن واحد كانت دولة العرب ممتدة من الهند إلى إسبانية ، وكانت الحضارة تسطع بنورها الوَهَّاج في جميع البلدان الَّتي خفقت راية النَّي فوقها .

والإسلام من أكثر<sup>(٤)</sup> الديانات ملاءمة لاكتشافات العلم ، ومن أعظمها تهذيباً للنُّفوس ، وحملاً على العدل والإحسان والتَّسامح ، والبُدَّهِيَّة (٥) ، وإن فاقت جميع الأديان السَّاميَّة فلسفة ، تراها مُضطرَّة إلى التَّحول لتسترئها الجموع ، وهي ، لاشكَّ ، دون الإسلام في شكلها الْمُعَدَّل هذا » ، [صفحة ١٥٩] .

بل هو الدّين الوحيد الملائم لاكتشافات العلم ، قدياً وحديثاً ومستقبلاً : ﴿ سَنُرِيهِمْ آياتِنَا فِي الآفاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُ أُولَمْ يَكُف بِرَبّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلَّ شَيءٍ شَهِيدً ﴾ [ فصّلت ١٠/٤٥] ، والقرآن الكريم ، هو الكتاب المقدّس الوحيد ، إن لم نجد فيه ما يؤيّد الاكتشافات العلميَّة و يثبّتها ، لن نجد فيه ما يعارضها حتاً ، لذلك قال الدكتور أرنست بانيرث ( المستشرق النّمساوي الحتص بالدّراسات الإسلاميَّة ) : « التَّأثير الدّيني في الغرب يتعرَّض هُرَّات عنيفة ، كلَّما حقّق العلم انتصاراته ، أمَّا الإنسان المسلم فإنَّه يظل على إيانه المؤكّد برغ اطلاعه الدّائب والمثابر على العلوم الحديثة » ، [ عجلة ( الفكر المعاصر ) ، العدد ٦٨ ، أكتوبر ( تشرين الأوَّل ) ١١٧٠ م ، صفحة ١٠٦ ] .

<sup>(</sup>٥) البَدَّهِيَّة : ديانة في الهند ، تدعو النَّاس إلى التَّحلِّي بِأَطيب الأَخلاق ، وتقول بتعدُّد الآلهة ، ( انظر هامش صفحة ١٥٩ ، حضارة العرب ) .

وبعد أن يذكر (لوبون) قول الفيلسوف (بَايُل): «إنَّ من الضَّلال أن يُعْزَى انتشار الإسلام السَّريع في أنحاء الدُّنيا إلى أَبَّه يُلْقي عن كاهل الإنسان ماشَقَّ من التَّكاليف والأعال الصَّالحة ، وأنَّه يُبيح له البقاء على سيء الأخلاق ، فقد دَوَّن (هوتنجر) قائمة طويلة بالأخلاق الكريمة ، والآداب الحميدة عند المسلمين ، فأرى ، مع القصد في مدح الإسلام ، أن تلك القائمة تحتوي على أقصى ما يمكن أن يؤمر به إنسان من التَّحلي بمكارم الأخلاق والابتعاد عن العيوب والآثام »، يقول:

« وسيرى القارئ حين نبحث في فتوح العرب وأسباب انتصاراتهم ، أنَّ القوَّة لم تكن عاملاً في انتشار القرآن ، فقد ترك العرب المغلوبين أحراراً في أديانهم ، فإذا حدث أن اعتنق بعض الأقوام النَّصرانيَّة الإسلام واتَّخذوا العربيَّة لغة لهم ، فذلك لما رَأَوْه من عَدْل العرب الغَالبِين ، ممالم يَرَوُا مثله من سادتهم السَّابقين ، ولما كان عليه الإسلام من السَّهولة الَّتي لم يعرفوها من قبل .

والتَّاريخ أَثبت أنَّ الأديان لا تُفْرَض بالقوَّة ، فلما قهر النَّصارى عربَ الأندلس ، فَضَّل هؤلاء القتلَ والطَّرة عن آخرهم على ترك الإسلام .

ولم ينتشر الإسلامُ بالسيّف ، بل انتشر بالدَّعوة وحدَها ، وبالدَّعوة وحدها اعتنقت الإسلامَ الشُّعوبُ الَّتي قهرت العرب مؤخَّراً كالتَّرك والمغول ، وبلغ من انتشار الإسلام في الهند الَّتي لم يكن العرب فيها غيرَ عابري سبيل ، أن زاد عدد السلين فيها على خمسين مليون نفس<sup>(۱)</sup> ، ويزيد عدد مسلمي الهند يوماً فيوماً ،

<sup>(</sup>٦) الهند أنذاك تضم الباكستان وبنغلادش أيضاً ، وفي الهند وحدها اليوم أكثر من مئة وخمسين مليون مسلم ، ناهيك عن أكثر من ٢٥٠ مليون مسلم في باكستان وبنغلادش .

مع أن الانكليز ، الله في الوقت الحاضر ، يَجَهّزون البعثات التبشيريَّة ، ويرسلونها تباعاً إلى الهند لتنصير مسلميها على غير جَـدْوَى » ، [ صفحة ١٦٢] .

-٦.

وتعقيباً وشرحاً لنصِّ تجلَّت فيه ساحةُ الإسلام تجاه الأديان الأُخرى ، وعدلُ المسلمين الغالبين ، مما لم يُرَ شبيهاً له من قبل ، يقرِّر ( لوبون ) في حاشية طويلة التَّالي :

« ذكرنا آنفاً أن مسامحة محمّد لليهود والنّصارى ، كانت عظيمة إلى الغاية ، مما لم يقل بمثله مؤسّسو الأديان الّتي ظهرت قبله كاليهوديّة والنّصرانيّة على الخصوص ، وسنرى كيف سار خلفاؤه على سُنّته ، وقد اعترف بذلك التّسامح بعض علماء أوربة المنصفون القليلون ، الّذين أنعموا النّظر في تاريخ العرب ، والعبارات الآتية الّتي اقتطفها من كتب الكثيرين منهم ، تثبت أن رأينا في هذه المسألة ليس خاصاً بنا ، قال ( روبرتسون ) في كتابه : ( تاريخ شارلكن )() : إن المسلمين وحدهم هم الّذين جعوا بين الغيرة لدينهم ، وروح التّسامح نحو أتباع الأديان الأخرى ، فهم مع امتشاقهم الحسام نشراً لدينهم ، تركوا مَنْ لم يرغبوا فيه أحراراً في التّمسُك بتعاليهم الدّينيّة .

وقال (ميشود) في كتابه (تاريخ الحروب الصليبيّة): إنَّ الإسلام الَّذي أمر بالجهاد متسامح نحو أتباع الأديان الأُخرى، فقد أعفى البطاركة والرَّهبان، وخدمهم من الضَّرائب، وحرَّم محَّد قتل الرَّهبان على الخصوص، لعكوفهم على العبادات، ولم يس عمر بن الخطَّاب النَّصارى بسوء حين فتح القدس، فذبح الصليبيون المسلمين .. بلارحمة وقتا دخلوها.

<sup>(</sup>۷) شارلكن (كارل ) Charles Quint ، ولد سنة ۱۵۰۰ م ، وملك إسبانيــــة : [ ۱۵۱٦ ــ ۱۵۵۱ م ] ، انزوى في دير يوست ، وتوفي فيه .

وقال الرَّاهب (ميشو) في كتابه: (رحلة دينيَّة في الشَّرق): ومن المؤسف ألاَ<sup>(٨)</sup> تقتبس الشُّعوب النَّصرانيَّة من المسلمين التَّسامح الذي هو آية الإحسان بين الأَمم واحترام عقائد الآخرين، وعدم فرض أي معتقد عليهم بالقوَّة»، [صفحة ١٦٢].

\_ ٧ \_

وبعد عرض رفق الفاتحين بالشُّعوب ، وإعطائهم الحريَّة الدِّينيَّة التَّامَّة ، وعدلاً مطلقاً ، واحتراماً للأموال ، وجزية سنويَّة ثابتة بسيطة جداً بدلاً من ضرائب الرَّوم الباهظة ، أورد (لوبون) مبالغة العرب في الوقوف عند حدِّ تلك الشُّروط والتَّقيُّد ها ، بعد أن ذاقت الشُّعوب الأمَرَّين من ظلم عَّال قياصرة القسطنطينيَّة ، فأقبلوا على اعتناق دين المسلمين ولغتهم أيَّا إقبال ، ونتائج مثل تلك ، لاتنال بالقوَّة ، فلم يظفر بمثلها مَنْ مَلَك مصر من الفاتحين قبل العرب ، ثمَّ يقول :

« وللفتوح العربيّة طابع خاصٌ لا تَجِد مثله لدى الفاتحين الَّذين جاؤوا بعد العرب ، فالبرابرة الَّذين استولَوْا على العالم الرَّوماني والتَّركُ وغيرهم ، وإن استطاعوا أن يقيوا دولاً عظية ، لم يؤسسوا حضارة ، وكانت غاية جهودهم أن يستفيدوا بمشقَّة من حضارة الأمم الَّي قهروها ، وعكسُ ذلك أمر العرب الَّذين أنشؤوا بسرعة حضارة جديدة كثيرة الاختلاف عن الحضارات الَّي ظهرت قبلها ، وتحكن من حمل أمم كثيرة على انتحال دينهم ولغتهم ، فضلاً عن حضارتهم الجديدة .. » ، [ صفحة ١٧١ ] .

 <sup>(</sup>A) في أصل النّص : (أن تقتبس) ، وأثبتناها : (ألا تقتبس) ، وإن صحّ الأصل ، فهو يعني :
أن التّسامح لم ينبع من ذاتها وأهلها ، إنّه اقتباس ، ويبقى الفضل للسلمين في ذلك ، على كلا الحالين .

وفي الباب الثّالث: ( دولة العرب ) ، وبعد إيراد رسالة الرَّشيد إلى نقفور : « بسم الله الرَّحن الرَّحم . من هارون الرَّشيد أمير المؤمنين إلى نيقفور كلب الرَّوم ، قد قرأت كتابك يابن الكافرة ، والجواب ماتراه لاماتسمعه » ، يقول ( لوبون ) : رأى ( كلب الرَّوم ) الجواب ، فقد أرغمه الرَّشيد على دفع جزية سنويَّة ، وبقى سلطانه عِثِّل أقصى ماانتهى إليه سلطان العرب ، ثمَّ يقول :

« فالحق أنَّ العرب الشَّجعان الَّذين لَبَّوْا دعوة مُمَّد فغدوا أُمَّةَ واحدة ، أقاموا في أقل من قرنين دولة بلغت مابلغته دولة الرُّومان من الاتساع ، فبدت هذه الدَّولة أكثر دول الأرض هيبة وتمدُّناً » ، [ صفحة ٢٢٠ ] .

\_ 9 \_

لقد استولى المغول على بغداد سنة ٦٥٦ هـ ( ١٢٥٨ م ) فخرَّ بوها ، وخنقوا الخليفة العبَّاسي الأُخير المستعصم بالله بأمر رئيس الغالبين هولاكو ، ونهبوا بغداد ، وأحرقوا كتبها الَّتي جمعها محبُّو العلم ، وألقوها إلى نهر دِجْلَة ، فتألَّف منها جسر كان يمكِّن النَّاس أن يَمرُّوا عليه ، رجالاً وركباناً ، وأصبح ماؤه أسود من مدادها ، كا روى قطب الدِّين الحنفي (١) ، أُولئك الوحوش الضَّارية صهرتهم حضارة العرب في نهاية الأمر :

« في المدرسة العربيَّة تمدَّن المغول ، فاعتنقوا دين العرب وحضارتهم ، وشملوا متفنِّني العرب وعلماؤهم برعايتهم ، وأقاموا في بلاد الهند دولة قويَّة عربيَّة

 <sup>(</sup>٩) قطب الدّين الحنفي : محمد بن أحمد بن محمد بن قاضي خان محمود النّهْرَوالي : [ ت ٩٨٨ هـ = ١٥٨٠ م] ، مؤرّخ من أهل مكّة ، تعلّم بحمر ، ونُصّب مفتياً بمكّة ، من كتبه : الإعلام بأعلام بلد الله الحرام ، و : البرق الياني في الفتح العثماني ، ومنتخب التّاريخ ... [ الأعلام ٢٧٦] .

المناحي ، فأحلُّوا بذلك حضارة العرب محلَّ حضارة الهند القديمة ، فترى سلطان حضارة العرب بادياً في الهند حتَّى اليوم » ، [صفحة ٢٢٣] .

#### - 11 -

وبعد فتح مصر تجلّت ساحة الفاتحين ورحمتهم ، وقام عمرو بن العاص بما يكسب به قلوبهم ، فأجابهم إلى مطالبهم ، فأصلح أسدادهم وتُرَعَهم ، وأنفق الأموال الطّائلة على شؤونهم العامّة ، ثمّ ينفي التّهمة الّتي وجّهها المستشرقون المتعصّبون إلى الفاتحين العرب المسلمين ، والّتي قالت : إن العرب أحرقوا مكتبة الإسكندريّة بعد فتحها ، يقول ( لوبون ) نافياً مفنّداً :

« وأمّا حرق مكتبة الإسكندريّة فن الأعمال الهمجيّة الّتي تأباها عادات العرب ، فتجعل المرء يسأل : كيف جازت هذه القصّة على بعض العلماء الأعلام زمناً طويلاً ، وهذه القصّة دُحضَت في زماننا . فلا نرى أن نعود إلى البحث فيها ، ولا شيء أسهل من أن نثبت بما لدينا من الأدلّة الواضحة أنّ النّصارى هم اللّذين حَرَقوا كتب المشركين في الإسكندريّة قبل الفتح العربي بعناية ، كالّتي هدموا بها التّماثيل ، فلم يبق منها ما يُحرّق » ، [صفحة ٢٦٤].

ويقارن (لوبون)، وتتجلَّى حقائق التَّاريخ قُبَالة ناظريه، دون تشويه أو ضبابيَّة، فيقول: يشهد تاريخ الرُّومان أنَّهم هم الَّذين أحرقوا كتب مكتبة الإسكندريَّة:

« فلما أصبحت النَّصرانيَّة دين السدَّولة الرَّسمي ، أمر القيصر النَّصراني ثيودوز (١٠٠) ، لا الخليفة عمر بن الخطَّاب ، بإبادة معابدها وتماثيلها وكتبها الوثنيَّة كا ذكرنا ذلك آنفاً » ، [ صفحة ٢٦٥] .

<sup>(</sup>١٠) ثيودوسيوس الثَّاني ( ٤٠٨ ـ ٤٥٠ م ] ، مالَ إلى رأي نسطور الَّذي ينكر ألوهيّة السَّيّد المسيح ، فدعا إلى عقد مجمع افسس الأوَّل سنة ٤٢١ م ، يقول ابن البطريق : « تكاثرت النَّسطوريَّة في المشرق والعراق والموصل والفرات والجزيرة » ، [ انظر : محاضرات في النَّمرانيَّة لمحمد أبو زهرة ، صفحة ١٢٥ ، الطَّبعة الثَّاليَّة ، ١٣٨١ هـ = ١٩٦١ م ] .

ويتابع ( لوبون ) في رسمه الصُّورة الصَّحيحة بشأن رقي حضارة العرب ، التَّي امتازت في الأندلس ، عيل العرب الشَّديد إلى الفنون والآداب والعلوم ، فأنشؤوا في كلِّ ناحيَّة المدارس والمكتبات والختبرات ، في الوقت الَّذي تفشَّت فيه الأُميَّة في أُوربة ، حيث كانت الكتب نادرة ، حتَّى كتابهم المقدَّس لا يوجد خارج الأديرة ، لقد اقتنى الحكم (١١) في قرطبة مكتبة فيها أربع مئة ألف مجلَّد ، ثمَّ يتحسَّر ( لوبون ) على فعلة ( أكزيينيس ) :

« ظَنَّ رئيس الأساقفة الإسباني أكزيينيس أنَّه بحرقه مؤخَّراً ماقدر على جمعه من كتب أعداء دينه العرب (أي ثمانين ألف كتاب) مَحَا ذكرهم من صفحات التَّاريخ إلى الأبد ، فما دَرَى أن ماتركه العرب من الآثار الَّتي تملأ بلاة إسبانية يكفى لتخليد اسمهم إلى الأبد » ، [صفحة ٣٣٩].

### - 11 -

وبعد أن يسخر (لوبون) من المؤرِّخين الَّذين يجسِّمون قيمة انتصار شارل مارتل على المسلمين في بواتيم (١٢) (بلاط الشُّهداء) ، حيث تقرَّر مصير العالم في تلك المعركة ، فلو غُلِبَ الفرنج ، لكانت الأرض قبضة محمَّد ، يقول :

« ولكن لنفرض جَدَلاً أن النَّصارى عجزوا عن دحر العرب ، وأنَّ العرب وجدوا جَوَّ شَال فرنسة غيرَ بارد ، ولا ماطر كجوِّ إسبانية ، فطابت لهم الإقامة الدَّاعَة به ، فاذا كان يصيب أوربة ؟ كان يصيب أوربة النَّصرانيَّة المتبربرة مثل

<sup>(</sup>١١) الحكم الشَّاني ( المستنص ) : [ ٣٠٢ ـ ٣٦٦ = ١٩١٤ ـ ٩٧٦ م ] ، ولـد وتـوفي في قرطبـة ، شجَّع العلوم والآداب ، فغدت قرطبة في عهده مركزاً ثقافيّاً وحضاريّاً .

<sup>(</sup>۱۲) بلاط الشَّهداء ، تور ، بواتيه : أصحُّ الأقوال أن موقعها على مقربة من طريق روماني يصل شاتلرو ببواتيه ، على مسافة نحو عشرين كيلو متراً من بواتيه ، في الموضع الَّذي يسمَّى اليوم Moussais-la Bataille ، وتاريخها تشرين الأوَّل ( أكتوبر ) سنة ٧٣٢ م ، أوائل شهر رمضان سنة ١١٤ هـ ، وقائدها : عبد الرَّحن الغافقي .

ماأصاب إسبانية من التَّقدُّم والارتقاء ، والحضارة الزَّاهرة الرَّفيعة تحت راية النَّبيِّ العربيِّ ، وكان لا يحدث في أُوربة الَّتي تكون قد هُذَبت ماحَدث فيها من الكبائر ، كالحرب الدِّينيَّة ، وملحمة سان بارتلمي (١٢) ومظالم محاكم التَّفتيش (١٤) ، وكلِّ مالم يَعْرفه المسلمون من الوقائع الَّتي ضَرَّجت أُوربة بالدِّماء عِدَّة قرون .

ويجب أن يكون المرء جاهلاً تاريخ حضارة العرب جهلاً مطبقاً ليوافق على مازعمه ذلك المؤرِّخ العالم ( هنري مارتن ) في كتابه عن تاريخ فرنسة الشَّعبي من

<sup>(</sup>١٣) (سان بارتلي): ملحمة أمر بها سنة ١٥٧٢ م شارلُ التّاسع وكاترينادوميديسيس، عندما قتلت كاترينا خمسة من زعاء البروتستانت في باريس ظنّت أنّهم يأقرون بها وبالملك، ولم يكد ينتشر الخبر في باريس حتّى شاع أنّه شُرِعَ في قتل الخوارج، فانقضَّ أشراف الكاثوليك والحرس الملوكي والنّبالة والجمهور على البروتستانت، وقتلوا منهم ألفي نسمة، وقد قلّد سكان الولايات الفرنسية بعامل العدوى أهل باريس، فسفكوا دماء ستة إلى ثمانية آلاف نسمة، ولم ينل حادثة السّان بارتلمي أيّام وقوعها شيء من الانتقاد في أوربة الكاثوليكيّة، وقد أوجبت حاساً يفوق الوصف، فكاد فيليب النّاني يصبح مجنوناً لشدّة فرحه عندما بلغه وقوعها، وانهالت التّهاني على ملك فرنسة أكثر من انهالها عليه لونال نصراً عظيماً في ساحة الوغى. ومابدا السّرور على أحد كا بدا على البابا غريغوار الثّالث عشر، فقد أمر بضرب أوسمة خاصّة تخليداً لذكراها، رسمت على هذه الأوسمة صورة غريغوار الثّالث عشر، وبجانبه ملك يضرب بالسيّف أعناق الخوارج، ثمّ هذه الكلمة: « قُتِل الخوارج»، كا أمر بيايقاد نيران الفرح، وبضرب المدافع، وبتكليف الرّسًام فازاري أن يصوّر على جدران الفاتيكان مناظرها، [ انظر: ورو الثّورات، غوسناف لوبون، صفحة ٤٤].

<sup>(</sup>١٤) انظر: ( محاكم التّفتيش ) د . علي مظهر ، مطبعة أنصار السُنَّة الحمَّديَّة ، ١٣٦٦ هـ ـ ١٩٤٧ م . ومظالم هذه المحاكم عَّت أوربة ، وإسبانية خاصةً ، حيث شكِّلت بمرسوم بابوي في تشرين الشَّاني ( نوفمبر ) سنة ١٤٧٨ م ، ومن أنواع التَّعذيب الَّذي اتَّبعته هذه الحاكم ، الدَّفن على قيد الحياة ، وعندما احتل نابليون إسبانية ، أصدر مرسوماً سنة ١٨٠٨ م بإلغاء محاكم التَّفتيش فيها ، ولكن رهبان ( الجزويت ) أصحاب المحاكم الملغاة استمرّوا في القتل والتَّعذيب ، فشمل ذلك الجنود الفرنسيّن .

وانظر أيضاً : ( التَّعصُّب والتَّسامح بين المسيحيَّة والإسلام ) لمحمد الغزالي ، الطُّبعة التَّالثة ، ١٣٨٤ هـ ـ ١٩٦٥ م ، صفحة ٣١٦ وما بعدها .

أنّ النَّشاط الَّذي يحفز النَّاس إلى التَّقدُّم ليس مما تجده في عبقريَّة المسلمين ، فمزاع مثل تلك ، ليست مما يقف أمام سلطان النَّقد عندما يَعْلم أنَّ التَّمدُّن اللاَّمع حلَّ بالبلاد الَّتي خضعت لأتباع الرَّسول مَحَلَّ الهمجيَّة ، وأن النَّشاط الَّذي يحفز الإنسان إلى التَّقدُّم ، لم يكن قويًا في أُمَّة مثلَ قُوَّته في العرب » ، [ صفحة ٢٨٩] .

ويقرِّر ( لوبون ) ويجزم أن العرب ذوو أثر بالغ في تمدين الأقطار الَّتي خضعت لسلطانهم :

« وإن كلَّ بلد خفقت فوقه راية الرَّسول تحوَّل بسرعة ، فازدهرت فيه العلوم والفنون والآداب والصِّناعة والزِّراعة أيَّا ازدهار » ، [ صفحة ٣٩١ ] .

#### - 17 -

ويصف (لوبون) استيلاء الصّليبيّين على القدس سنة ١٠٩٩ م متألّياً من وحشية ماجرى ، ومتحسِّراً على أخلاق قومه وسلوكهم ، فالهوَّة عميقة بين تفكير الرَّجل المتوحِّش وسلوكه ونزواته .

ثم يورد قول المؤرِّخ الرَّاهب التَّقي ( روبرت ) : « كان قومنا يجوبون ، كاللَّبوءات الَّتي خُطِفَت صغارها ، الشوارع والميادين ، وسطوح البيوت لِيَرْووا غليلهم من التَّقتيل ، فكانوا يذبحون الأولاد والشَّبان والشَّيوخ ، ويقطِّعونهم إِرْباً إِرْباً ، وكانوا لا يستبقون إنساناً ، وكانوا يشنقون أناساً كثيرين بحبل واحد بُغْيَة السَّرعة ، فياللعجب ، وياللغرابة أن تُذْبَح تلك الجماعة الكبيرة المسلَّحة بأمضى سلاح من غير أن تقاوم !

وكان قومنا يقبضون على كلِّ شيء يجدونه ، فَيَبْقُرون بطون الموتى ليخرجوا منها قطعاً ذهبيَّة ، فياللشَّره وحبِّ الذَّهب! وكانت الدِّماء تسيل كالأنهار في طُرُق المدينة المغطَّاة بالْجُثَث ، فيالتلك الشُّعوب العَمْي الْمُعَدَّةِ للقتل! ولم يكن

بين تلك الجماعة الكبرى واحد ليرضى بالنَّصرانيَّة ديناً ، ثمَّ أحضر بوهيوند (١٥) جميع الَّذين اعتقلهم في برج القصر ، فأمر بضرب رقاب عجائزهم وشيوخهم وضعافهم ، وبِسَوْق فتيانهم وكهولهم إلى أنطاكية لكي يباعوا فيها » ، [صفحة ٤٠٠] .

ويعقب (لوبون): « وكان سلوك الصليبيّين حين دخلوا القدس غير سلوك الخليفة الكريم عمر بن الخطّاب نحو النّصارى وقتا دخلها منذ بضعة قرون » ، ثمّ يورد قول كاهن لوبري (ريوند داجيل): «حدث ما هو عجيب بين العرب (!) عندما استولى قومنا على أسوار القدس وبروجها ، فقد قُطِعَت رؤوس بعضهم ، فكان هذا أقل ما يكن أن يصيبهم (!) وبُقرت بطون بعضهم فكانوا يُضْطرُّون إلى القذف بأنفسهم من أعلى الأسوار ، وحُرِق بعضهم في النّار ، فكان ذلك بعد عذاب طويل ، وكان لا يُرَى في شوارع القدس وميادينها سوى أكداس من رؤوس العرب وأيديهم وأرجلهم ، فلا يَمَرُّ المرء إلاً على جثث قتلاهم ، ولكن كلَّ هذا لم يكن سوى بعض مانالوه » ، [صفحة ١٠١] .

ويتابع ( لوبون ) تعليقه على صورة جثث القتلى ، الَّتي تعوم في السَّاحات هنا وهنالك قائلاً : « لم يكتف الفرسان الصَّليبيُّون الأتقياء بذلك ، فعقدوا مؤتمراً أجمعوا فيه على إبادة جميع سكان القدس من المسلمين .. الَّذين كان عددهم ستين الفاً ، فأفنوهم على بَكْرة أبيهم في ثمانية أيَّام ، ولم يستثنوا منهم امرأة ولا ولداً ولا شيخاً .

وأراد الصَّليبيُّون أن يستريحوا من عناء تذبيح أهالي القدس قاطبة، فاغتاظ فانهمكوا في كلِّ ما يستقذره الإنسان من ضروب السُّكر والعربدة، فاغتاظ

<sup>(</sup>١٥) بوهيوند النّورماني : Bohemond ، أكبر أبناء روبرت جويسكارد ، وأحـد قوّاد الحملـة الصّليبيّـة الأولى ، أقام للنّورمان إمارة في أنطاكية .

مؤرِّخو النَّصارى أنفسهم من سلوك حماة النَّصرانيَّة الشَّائن . مع اتِّصاف أولئك المؤرِّخين بروح الإغضاء والتَّساهل ، فنعتهم برناردَ الخازنَ بالسَّعْرى الجانين ، وشَبَّههم بودان ، الَّذي كان رئيس أساقفة دُولَ ، بالفُرُوس الَّتي تترَّغ في الأقذار »(١٦) ، [ صفحة ٤٠٣ ] .

- 17 -

وفي معرض حديثه عن المجتمع العربي ، يقول ( لوبون ) :

« وإليك ماقاله الفيكونت فوغيه ، عندما تكلَّم عن تزاور أفقر طبقات العرب : لا يسعني سوى الإعجاب بما يسود اجتاعات أولئك القرويين الفقراء من الوَقار والأدب ، فما أعظم الفرق بين اتزان أقوالهم ، ونَبْل أوضاعهم ، ولَغَط بني قومنا ووقاحتهم » ، [ صفحة ٤٣٩] .

- 12 -

وبعد حديث (لوبون) عن نظام القضاء والمرافعات عن المسلمين ، اللذي كان بسيطاً للغاية ، واللذي لا يضيع وقت المتقاضين الثّمين ، ولا تثقلهم بالنّفقات القضائيّة ، وتكون الأحكام عادلة على العموم ، فروح العدل والإنصاف نامية كثيراً في العرب ، فالعدل أساس الحياة في تلك المجتمات الَّتي لا تزال على الفطرة ، و يختم بقوله :

« نختم قولنا في نظم العرب الاجتاعيَّة بأن نذكر أن العرب يتَّصفون بروح المساواة المطلقة ، وفقاً لنظمهم السِّياسيَّة ، فبدأ المساواة اللَّذي أعلن في أوربة قولاً ، لافعلاً ، راسخ في طبائع الشَّرق رسوخاً تامّاً ، فلاعهد للمسلمين بتلك

 <sup>(</sup>١٦) انظر: ( الحركة الصّليبيّة: صفحة مشرقة في تـاريخ الجهـاد العربي في العصور الوسطى ) ، د .
 سعيد عبد الفتّاح عاشور .

الطَّبقات الاجتاعيَّة الَّتي أدَّى وجودها إلى أعنف الثَّورات في الغرب ، ولا يزال يؤدّي ، وليس من الصَّعب أن ترى في الشَّرق خادماً زوجاً لابنة سيِّده ، وأن ترى أجراء منهم ، قد أصبحوا من الأعيان » ، [ صفحة ٤٧٦] .

### - 10 -

وبعد أن يذكر (لوبون) أن مبدأ تعدّد الزَّوجات ليس خاصّاً بالإسلام، فقد عرفته أمم الشَّرق قبل الإسلام (١٧)، لذلك لم تَرَ فيه هذه الأَمم غَنْها جديداً، ويذكر (لوبون) أيضاً الغرب، الَّذي لم يكن مبدأ الاقتصار على زوجة واحدة في غير القوانين، لافي الطبائع حيث يَنْدُر، ثمَّ يقول:

« ولا أرى سبباً لجعل مبدأ تعدد الزَّوجات الشَّرعي عند الشَّرقيين أدنى مرتبة من مبدأ تعدد الزَّوجات السِّرِي عند الأُوربيِّين ، مع أنني أُبصر بالعكس ما يجعله أسنى منه ، وبهذا ندرك مغزى تعجَّب الشَّرقيين الَّذين يزورون مدننا الكبيرة ، من احتجاجنا عليهم ، ونظرهم إلى هنذا الاحتجاج شَرْراً »(١٨) ، [ صفحة ٤٨٣] .

### - 17 -

وفي صدد حديثه عن : ( تأثير الإسلام في أحوال النّساء في الشَّرق ) ، حيث كان لهنّ من الشَّأن مااتَّفق لأخواتهنّ حديثاً في أُوربة ، وذلك حين انتشار فروسيَّة عرب الأندلس وظَرْفِهم ، يقول ( لوبون ) :

<sup>(</sup>١٧) إنَّه مقرَّر في التَّوراة ، لقد كان عند داود مئة زوجة ، وعند سليان ألف ؟! وعرف تعددٌ الزّوجات عند الفرس وعرب الجاهليَّة أيضاً .

<sup>(</sup>١٨) يقول لوبون ، صفحة ٤٩٦ : « إنَّ الخيانة الزَّوجيَّة في الأُمم القائلة بالاقتصار على زوجة واحدة تزيد باطِّراد ، فقد دلَّت الإحصاءات الرَّسميَّة الَّتي نُشِرَت حديثاً على أن عدد قضايا الزَّناء في فرنسة في سنة ١٨٢٦ م ، أصبح تسعة أمثال ما كان عليه في سنة ١٨٢٦ م » ، فما بالنا ونحن في العقد الأخير من القرن العشرين ؟!

« إنَّ الأُوربيين أخذوا عن العرب مبادئ الفروسيَّة ، وما اقتضته من احترام المرأة ، فالإسلام ، إذن ، لا النَّصرانيَّة ، هو الَّذي رفع المرأة من الدرك الأسفل الَّذي كانت فيه ، وذلك خلافاً للاعتقاد الشَّائع ، فإذا نظرت إلى أُمراء النَّصارى الإقطاعيين في القرون الوسطى ، رأيتهم لم يحملوا شيئاً من الْحُرْمة للنِّساء ... » ،

« ومن الأدلة على أهميَّة النِّساء أيَّام نضارة حضارة العرب ، كثرة من اشتهر منهن بعارفهن العلميّة والأدبيَّة ، فقد ذاع صيت عدد غير قليل منهن في العصر العبَّاسي في الشَّرق ، والعصر الأُموي في إسبانية .. » ، [صفحة ٤٨٩].

ويلاحظ (لوبون) أن الحضارة العربيَّة السَّاطعة خبت في عهد وارثي العرب، ولا سيا في عهد التُّرك، فنقص شأن النِّساء كثيراً:

« وما تقدَّم يثبت أن نقصان شأنهنَّ حدث خلافاً للقرآن ، لابسبب القرآن على كلِّ حال ، لم يقتصر فضل الإسلام على رفع شأن المرأة ، بل نضيف إلى هذا ، أنَّه أوّل دين فعل ذلك ، ويسهل إثبات هذا ببياننا أن جميع الأديان ، والأمم الَّتي جاءت قبل العرب ، أساءت إلى المرأة ، وهذا ماأوضحناه في كتابنا الأخير ، فلا نرى غير تكرار ماذكرناه فيه لإقناع القارئ »(١٩) ، [صفحة ٤٩٠] .

.

<sup>(</sup>١٩) من الأمثلة: كان الإغريق على العموم يَعُدُّون النِّساء من الخلوقات المنحطَّة الَّتي لاتنفع لغير دوام النَّسل وتدبير المنزل ، وكانت المرأة الولود تؤخذ من زوجها بطريق العارية لِتَلِد للوطن أولاداً من رجل آخر ، ولم ينل في دور ازدهار الحضارة اليونانيَّة الْحُظْوَة من نساء الإغريق سوى بنات الهوى .

وجاء في شرائع الهندوس : ليس المصير المقدَّر والرَّيح والموت والجحيم والسُّم والأفاعي والنَّار أسوأ من المرأة .

وفي التَّوراة : « المرأة أمرُّ من الموت » وأن « الصالح أمام الله ينجو منها ... » ، [ حضارة العرب ٤٦٢/٤٩٢ ] .

ويختم فقرة ( الحريم في الشّرق ) قائلاً : كلمة الحريم لفظ يدلَّ عند العرب على كلِّ ماهو مقدَّس ، وينسج الأوربيُّون على العموم ، أفسد الآراء حول دوائر الحريم في الشَّرق ، ثمَّ يقول ( لوبون ) :

« إِنَّ الإسلام حَسَّن حال المرأة كثيراً ، وأَنَّه أوَّل دين رفع شأنها ، وأن المرأة في الشَّرق أكثر احتراماً وثقافةً وسعادةً منها في أوربة على العموم » (٢٠) ، [ صفحة ٥٠٣ ] .

## \_ 17 \_

ومع بداية فصل ( الدِّين والأخلاق ) ، جعل ( لوبون ) الفقرة الأُولى تحت عنوان : ( تأثير الدِّين في المسلمين ) :

« تــأثير دين محمَّـد في النَّفوس أعظم من تــأثير أيَّ دين آخر ، فلا تــزال العروق (٢١) الختلفة الَّتي اتَّخذت القرآن مرشداً لها ، تعمل بـأحكامه ، كا كانت تفعل منذ ثلاثة عشر قرناً .. » ، [صفحة ٥٠٤] .

#### - 14 -

لقد أخذ العرب المسلمون من معارف اليونان ، شأنهم في ذلك شأن الطّلاب

<sup>(</sup>٢٠) وهذا ماأكدته القاضية السُّويديَّة (بريجيدا أُولف هامر) الَّتي كُلِّفت من قبل الأمم المتحدة بدراسة أحوال المرأة العربيَّة ، مقارنة بالمرأة الغربيَّة ، مناسبة عام المرأة الدُّولي ١٩٧٥ م ، لقد درست (بريجيدا) المرأة في الشَّرق ، من أعماق المرأة الصَّعيديَّة في ( أبي طشت ) في صعيد مصر ، إلى أعماق المرأة التُّونسيَّة في (سيدي تمراز) في تونس ، إلى عمق أعماق المرأة اللبيئية في مصراته ، إلى عمق أعماق المرأة العراقيَّة في السُّليانيَّة ، ثمَّ قدَّمت دراستها التي قالت فيها : المرأة الشُّرقيَّة في قطاعات كثيرة وبارزة من البلاد العربيَّة الّتي زارتها أكثر حرِّيَّة من المرأة السُّويديَّة ، المرأة المسلمة تمارس وضعاً ينتي إلى القداسة لاإلى العبوديَّة .

 <sup>(</sup>٢١) يستخدم كامة عِرْق بمعنى النَّـوع ، جـاء في صفحـة ٧٨ : « و يمكن تعريف العِرْق ، أو النَّـوع البشري ، بأنَّه يَدُلُ على جاعات ذات أخلاق مشتركة تنتقل إليها بالوراثة المنتظمة » .

الّذين يتلقَوْن في المدرسة ما ورثه الإنسان من علوم الأوَّلين ، ولكن العرب المفطورين على قوَّة الإبداع والنَّشاط ، لم يكتفوا بحال الطَّلب الَّذي اكتفت به أوربة في القرون الوسطى ، فلم يلبثوا أن تحرَّروا من ذلك الدَّور الأوَّل ، ويقول (لوبون) بعد هذا:

« والإنسانُ يقضي العجب من الهمّة الّتي أقدم بها العرب على البحث ، فإذا كانت هنالك أُمم قد تساوت هي والعرب في ذلك ، فإنّك لا تَجِد أُمّة فاقت العرب على ما يحمل .. » ، [صفحة ٥٢٦] .

## - 19 -

لقد كان منهاج العرب العلمي قامًا على التَّجربة والتَّرصُّد والمراقبة ، ومنهاج أُوربة في الوقت ذاته ، كان درس الكتب ، والاقتصار على تكرار رأي المعلم ، وهذا ماسارت عليه أُوربة طوال القرون الوسطى ، والفرق بين النَّهجين أساسي ، ولا يمكن تقدير قية العرب العلميَّة إلاَّ بتحقيق هذا الفرق :

« إذن ، اختبر العرب الأُمور وجرَّبوها ، فكانوا أوَّل من أدرك أهميَّة هذا المنهج في العالم ، فظلُوا عاملين وحدهم زمناً طويلاً ، قال ( دولانبر ) في كتاب : ( تاريخ علم الفلك ) : إذا استطعت أن تعدّ بين الإغريق راصديُّن أو ثلاثة ، رأيت بين العرب عدداً كبيراً من الرُّصَّاد ، وأما في الكيياء ، فلا تجد مجرِّباً يونانياً ، مع أنّ المجرّبين من العرب فيها يُعَدُّون بالمئات » ، [ صفحة ٢٩٥] .

« ونشأ عن منهاج العرب التَّجربيِّ وصولُهم إلى اكتشافات مُهمَّة ، فسترى من مباحثنا في أعمال العرب العلميَّة ، أنَّهم بالحقيقة أنجزوا في ثلاثة قرون ، أو أربعة قرون ، من الاكتشافات ما يزيد على ماحققه الإغريق في زمن أطول من ذلك كثيراً ، وكان تراث الإغريق العلميُّ قد انتقل إلى البيزنطيين ، فلم

يستفيدوا منه منذ زمن طويل ، فلمَّا آلَ إلى العرب حَوَّلوه إلى غير ماكان عليه ، فتلقَّاه ورثتهم مخلوقاً خَلْقاً آخر .

ولم يقتصر شأن العرب على ترقية العلوم بما اكتشفوه ، فالعرب قد نشروها ، كذلك ، بما أقاموه من الجامعات ، وما ألّفوه من الكتب ، فكان لهم الأثر البالغ في أوربة من هذه النّاحية ، وسترى في الفصل الّذي ندرس فيه هذا التّاثير أن العرب وحدهم كانوا أساتذة الأمم النّصرانيّة عدّة قرون ، وأنّنا لم نطّلع على علوم قدماء اليونان والرّومان إلا بفضل العرب ، وأنّ التّعليم في جامعاتنا لم يَسْتَغْنِ عما نُقِلَ إلى لغاتنا من مؤلّفات العرب إلا في الأزمنة الحاضرة » ، [ صفحة ٢٥٥] .

## \_ Y• \_

وكان حُبُّ العرب للعلوم من القوَّة بحيث لم تمنعهم الحروب والفتن الأهليَّة ، وغارات الأجنبي ، من الاهتام بها ، فأثَّر العربُ بسعة معارفهم تأثيراً كبيراً في قاهريهم ، الَّذين لم يلبثوا أن اتَّخذوهم حماةً لهم :

« ولا شيء يُورِث العجب أكثر من حضارة العرب على همجيَّة جميع الغزاة ، ومِنْ تخرِّج هؤلاء الغزاة ، من فورهم ، على مدرسة العرب المغلوبين ، فقد دام عمل العرب في حقل الحضارة إلى ما بعد زوال سلطانهم السيّاسي .. » ، [ ٥٥٤ ] .

## - 11 -

ولقد وصل العرب إلى اكتشافات مهمة في علم الكيمياء ، على الرَّغ أنَّها بدأت مشوبة بالسِّمِياء (٢٢):

<sup>(</sup>٢٢) السّيباء: « الصّنعة » ، أي تحويل المعادن الخسيسة مثل النّحاس والحديد ، إلى معادن ثمينة هي الذّهب والفضّة ، وقال العالم الكبير عبد اللّطيف البغدادي : إنّها باطلة ، وقال عن تجاربها : إنّها تجارب الضّلال الفارغة .

« إنَّ المعارف الَّتي انتقلت من اليونان إلى العرب في الكيمياء ضعيفة ، فلم يكن لليونان علم بما اكتشف العرب من المركَّبات المهمَّة ، كالكحول ، وزيت الزَّاج ( الحامض الكبريتي ) ، وماء الفضَّة ( الحامض النتري ) ، وماء الذَّهب وما إلى ذلك ، كا أن العرب اكتشفوا أهمَّ أُسس الكيمياء ، كالتَّقطير .

قال بعض المؤلّفين: إنَّ لافوازيه هو واضع علم الكيياء، فنسوا أننا لاعهد لنا بعلم من العلوم، ومنها علم الكيياء، صار ابتداعه دفعة واحدة، وأنه كان عند العرب من الختبرات ما وصلوا به إلى اكتشافات لولاها ما استطاع لافوازيه أن ينتهى إلى اكتشافاته»، [صفحة ٧٧٥].

## \_ 77 \_

ويشرح (لوبون) علم الصحة عند العرب ، الّذين لم يجهلوا في حياتهم أهميّة حفظ الصّحة ، مع الوقاية من الأمراض قبل الوقوع فيها ، ثُمَّ يقول :

« وليس فيا نُسِبَ إلى النَّبِيِّ من الـوصايـا الصِّحيَّـة (٢٣) مـا يُنْتَقَـد » ، [ صفحة ٥٩٢ ] .

#### \_ 77 \_

وفي فصل: ( فن عمارة العرب) ، وهو فصل غني بالصور ، تحدث ( لوبون) عن المتدلّيات ( المقرنصات ) (٢٤) ، الّتي امتاز به الفن العربي ، والنّقوش العربيّة ، ودقائق الزّخرُف ، والخطّ العربي الكوفي ومشتقّاته ، وختم : ( مباني بلاد الأندلس ) : جامع قرطبة ، قصر إشبيلية ، قضر الحراء في غرناطة ... ثُمَّ يقول :

<sup>(</sup>٢٣) جمعت وصاياه عَلِيُّهُ في كتاب ابن قيِّم الجوزيَّة : « الطِّب النَّبوي » .

 <sup>(</sup>٢٤) القرانيس خرز في أعلى الخف ، ويقال : قَرْنَصْت البازي إذا ربطتــ ليسقــط ريشــ ، فهــو
 مُقَرْنُص ، [ اللَّمان : قرنص ] .

« وبلغ خِصْب الفنِّ العربيِّ الأندلسيِّ غايتَه في قصر الحمراء الَّذي أُنشئ في القرن الثَّالث عشر من الميلاد ، وعلى مافيه من غُلُوِّ في الزَّخرف ، ترى هذا العُلُوَّ وليد ذوق رفيع ، لا يتجلَّى في آثار دور مُنْحط » ، [ صفحة ٦٥٠ ] .

#### \_ 42 \_

وما عجز الإغريق والفُرْس والرُّومان عنه في الشَّرق ، قدر عليه العرب بسرعة ، ومن غير إكراه ، لقد وُفِّق العرب في كلِّ بلد خفقت فوقه رايتهم ، كإفريقية ، وسورية ، والرَّافدين ، وفارس ... وبلغ نفوذهم بلاد الصِّين ، وجنوب شرقي آسية ، الَّتي لم يزوروها إلاَّ تُجَّاراً ، يقول ( لوبون ) :

« ولا نرى في التّاريخ أُمَّة ذات تأثير بارز كالعرب ، فجميع الأُمم الَّي اتّصل العرب بهم ، اعتنقت حضارتهم ولو حيناً من الزَّمن ، فلما غاب العرب عن مسرح التّاريخ ، انتحل قاهروهم ، كالتّرك والمغول إلخ ، تقاليدهم ، وبَدَوْا للعالم ناشرين لنفوذهم ، أجل ، لقد ماتت حضارة العرب منذ قرون (٢٥٠) ، ولكن العالم لا يعرف اليوم في البلاد الممتدَّة من الحيط الأطلنطي إلى السّند ، ومن البحر المتوسط إلى الصّحراء ، غير دين أتباع النّبيّ ولغتهم » ، [ صفحة ١٧٢] .

\_ 40 \_

ويقول ( لوبون ) منصفاً مُقِرّاً :

« إن أُوربة مدينة للعرب بحضارتها » ، [ صفحة ٦٧٥ ] .

ولا يمكن إدراك أهميَّة شأن العرب في الغرب إلا بتصوَّر حال أُوربة ، حينا أدخل العرب الحضارة إليها :

<sup>(</sup>٢٥) الحضارات لاتموت ، بل تنتقل ، وهي متواصلة العطاء ، إنّها بساط نسجته وتنسجه أيدي أمم كثيرة ، يقول المرحوم مالك بن نبي : « الحضارة تسير كا تسير الشّمس ، فكأنّها تدور حول الأرض مشرقة في أفق هذا الشّعب ، ثمّ متحوّلة إلى أفق شعب آخر » .

« فإذا رجعنا إلى القرن التّاسع ، والقرن العاشر من الميلاد ، حين كانت الحضارة الإسلاميّة في إسبانية ، ساطعة جداً ، رأينا أن مراكز الثّقافة في الغرب كانت أبراجاً يسكنها أمراء إقطاعيّون متوحّشون ، يفخرون بأنّهم لا يقروون ، وأن أكثر رجال النّصرانيّة معرفةً هم الرّهبان المساكين الجاهلون ، الّذين كانوا يقضون أوقاتهم في أديارهم ، ليكشطوا (٢٦) بخشوع كتب الأقدمين النّفيسة ، يكون عندهم من الرّقوق ما هو ضروريّ لنسخ كتب العبادة » ، [صفحة ١٧٥].

« وظلّت همجيّة أوربة طويل زمن عظية جداً من غير أن تشعر بها ، ولم يَبْدُ فيها بعض الميل إلى العلم إلا في القرن الحادي عشر ، وفي القرن التَّاني عشر من الميلاد على الخصوص ، فلما ظهر فيها أناس رَأوا أن يرفعوا أكفان الجهل التَّقيل عنهم ، وَلَوْا وجوههم شَطْرَ العرب الله ين كانوا أمَّلة وحدهم » ، وصحة ٦٧٦].

#### \_ 77 \_

وبعد ذكر القنوات الَّتي عبرت من خلالها الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة إلى أُوربة: (الأندلس، صِقِلِيَّة، إيطالية)، يقول (لوبون): فالحقُّ أن القرون الوسطى لم تعرف كتب العالم اليوناني القديم إلاَّ من ترجمتها إلى لغة أتباع ممّد ويُقَلِيَّة، وبفضل هذه التَّرجمة اطَّلعنا على محتويات كتب اليونان الَّتي ضاع أصلها:

« فإذا كانت هنالك أُمَّة نُقِرُّ بأننا مدينون لها بمعرفتنا لعالم الزَّمن القديم ، فالعربُ هم تلك الأُمَّة ، لارهبانُ القرون الوسطى الَّذين كانوا يجهلون حتَّى اسم

<sup>(</sup>٢٦) كشط الغطاء عن الشيء ، والْجلد عن الجزور ، والْجُلُّ عن ظهر الفرس يكشطه كشطاً : قلعه ونزعه وكشط عنه ، ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ كُشطتُ ﴾ : نُزعت فطويت ، [اللَّسان : كشط] ، ولعلَّ المعنى المراد هنا : النَّسخ .

اليونان ، فعلى العالم أن يعترف للعرب بجميل صنعهم في إنقاذ تلك الكنوز الشَّمينة اعترافاً أبديّاً ، قال مسيو ليبري : لولم يظهر العرب على مسرح التَّاريخ لتأخَّرت نهضة أوربة في الآداب (٢٧) عِدَّة قرون » ، [ صفحة ١٧٧] .

فلم يكن في العالم ، في القرن العاشر من الميلاد ، بلاد عكن الدَّرس فيها غير الأندلس العربيَّة ، وذلك خلا الشَّرق الإسلاميَّ طبعاً :

« إلى بلاد الأندلس كان يذهب أولئك النَّصارى القليلون ، لطلب العلوم في الحقيقة ، ونذكر منهم ، على حسب بعض الرِّوايات الَّتي هي موضوع جدال من غير أن يَثْبُت عدم صحَّتها (٢٨) ، جربرت الَّذي صار بابا في سنة ٩٩٩ م باسم سلفستر الثَّاني ، فلما أراد هذا البابا أن ينشر في أُوربة ماتعلَّمه عَدَّ النَّاسُ ذلك من الشَّيطان .

ولم يظهر في أُوربة قبل القرن الخامس عشر من الميلاد عالِمٌ لم يقتصر على استنساخ ما في كتب العرب ، فعلى كتب العرب وحدَها عَوَّل روجربيكن ، وليونارد البيزي ، وأرنود الفيلنوفي ، وريون لول ، وسان توما (٢٩) ، وألبرت الكبير ، والأذفونش العاشر القشتالي إلخ ، قال مسيو رينان : إنَّ ألبرت

<sup>(</sup>٢٧) والأخلاق والعلوم والفلسفة أيضاً ، وهذا مااعترف به ( لوبون ) في الصَّفحات التَّالية من كتــابــه موضوع دراستنا هذه ، وصفحة ٦٧٨ خصوصاً .

<sup>(</sup>۲۸) انظر: (شمس العرب تسطع على الغرب: أثر الحضارة العربيَّة في أوربة) لزيغريد هونكه ، المستشرقة الألمانيَّة ، فصل: ( البابا يحسب بالعربيَّة ): « واستمع جربرت في إسبانية إلى الأساتذة العرب ، وتعلَّم أشياء لم يكن أحد في أوربة ليحلم أن يسمع بها ، وكان من أهم ما تعلَّمه جربرت نظام الأرقام والأعداد العربيَّة » ، صفحة ۸۱/۸۰ ، الطبعة الأولى أذار ١٩٦٤ م ، المكتب التَّجاري ـ بيروت .

<sup>(</sup>٢٩) توما الإكويني : [ ١٢٢٥ ـ ١٢٧٤ م ] ، ولد بإيطالية ، وتعلّم في جامعة باريس ، اطلّع على آراء ابن سينا والغزالي وابن رشد عن طريق التَّرجمات اللاَّتينيَّة ، واقتبس منها الكثير . فبرهانه على وجود الله مثلاً ، هو البرهان نفسه الَّذي عرضه الفارابي في كتابه : ( آراء أهل المدينة الفاضلة ) ، وعرضه ابن سينا في كتابيه : ( النُجاة ) ، و ( الشّفاء ) ، كذلك أخذ فكرة =

الكبير (٢٠٠) مدين لابن سينا ، وسان توما مدين في فلسفته لابن رشد » ، [ صفحة ٦٧٨ ] .

ولم يكن نفوذ العرب في جامعات إيطالية ، ولاسيا جامعة بادوا<sup>(٢١)</sup> ، أقلّ منه في فرنسة ، فقد كان للعرب فيها شأن :

« و يمكن للقارئ أن يمتثّل سعة نفوذ العرب من الاحتجاج الصّاخب الآتي الَّذي قاله الشَّاعر الكبير بترارك (٢٢): ياعجباً ، استطاع سيسرون (٢٢) أن يكون خطيباً بعد ديم وستين (٢٤) ، واستطاع فيرجيل (٢٥) أن يكون شاعراً بعد

ضرورة الوحي الإلهي عن الفلاسفة المسلمين . وعن ابن رشد أخذ توما مذهبه في النَّقل والعقل ، أي بين العقل والوحي . [ دور العرب في تكوين الفكر الأوربي ، د . عبد الرَّحن بدوي ، الطَّبعة الشَّالشة ، ١٩٧٨ م ، ص ٣٤/٣٣ ، وكالة المطبوعات الكويت ، ودار القلم بيروت ] .

(٣٠) ألبرتُس الكبير: [ ١٢٠٧ - ١٢٨٠ م] راهب ألماني ، معلَّم القديّس توما الإكويني ، يقول الدكتور بدوي في المرجع الوارد في الحاشية السَّابقة ، صفحة ٣٢: « درس ـ ألبرتس ـ ماترجم إلى اللاَّتينيَّة من مؤلِّفات الفلاسفة العرب دراسة عميقة ، وكاد أن ينقل عنهم كُلَّ نظرياته الرَّئيسيَّة في الفلسفة ، وإن لم يستطع أحياناً الجهر يذلك خوفاً من السَّلطات الدَّينيَّة ... وفضلاً عن ذلك فإنَّه في إدراكه وفهمه للفلسفة الأرسطيَّة ، إنَّا اعتمد كل الاعتاد على الفارابي وابن سينا وإبن رشد » .

(٣١) بادوا Padova : مدينة في شالي إيطالية ، غربي مدينة البندقيَّة ( ڤينيسيا ) .

(٣٢) بترارك Petrarca : [ ١٣٠٤ - ١٣٧٤ م ] شاعر إيطالي من روًاد النَّهضة الأوربيَّة ، اشتهر بديوانه : ( الانتصارات ) .

(٣٣) سيسرون ( أوشيشرون ) Cicéron : [ ١٠٦ - ١٣ ق . م ] ، أكبر خطيب وكاتب ومفكّر عرفتــه رومة .

(٣٤) ديموستين Demosthenés : [ ٣٢٢ ـ ٣٢٢ ق . م ] ، سياسي وخطيب ، يـونـاني قضى حيـاتــه ينظّم المقاومة في أثينة والمدن الأُخرى ضدّ فيليب المقـدوني والاسكنـدر ، وكان يحرّض مواطنيـه على المقاومة بخطب شهيرة عرفت بالفيليبيك .

(٣٥) ڤيرجيل : [ ٧٠ ـ ١٩ ق . م ] أعظم شعراء الرُّومان ، أهمَّ ما يميِّـزه إيمانـه بـالأفكار الَّتي تجـول بخاطره ، وإتقانه صنعة الشَّعر ، وتمكُّنه من اللَّغة ، وبراعته في استخدام الأوزان .

أُوميرس (٢٦) ، فهل قُدِّر علينا ألاَّ نكتب بعد العرب ؟ لقد تساوينا ، في الغالب ، نحن والإغريق وجميع الشَّعوب وسبقناها في بعض الأحيان ، خَلا العرب ، فياللحاقة ! وياللضَّلال ! ويالعبقرية إيطالية النَّاعسة أو الخامدة ! » ، وصفحة ٢٧٩ ] .

# \_ 77 \_

وليس الإسلام مصدر عدم التَّسامح ، بل بعض الأشخاص ، فالعرق العربيُّ كان من التَّهذيب والسَّماحة ما لا يحيد معه عن ذلك التَّسامح الَّذي أقام الماليل عليه في كلِّ مكان حلَّ فيه منذ بدء فتوحه ، ثمَّ يقول ( لوبون ) :

« ويمكن القول إنَّ التَّسامح الدِّينيَّ كان مطلقاً في دور ازدهار حضارة العرب » ، [ صفحة ١٨١ ] .

#### \_ 44 \_

وتحت عنوان : ( تأثير العرب في الطّبائع ) ، وبعد أن يقرر ( لوبون ) أنَّ الدَّم الشَّرقيَّ يشاهد في إسبانية بسهولة ، فن المكن أن تباد أُمَّة ، وأن تحرق كتبها ، وأن تهدم آثارها ، ولكن مالها من التَّاثير أقوى من القُلَزِّ في الغالب (٢٧) ، فلا يستطيع إنسان محوه ، ولا تكاد العصور تقدر عليه ، يقول :

« لانعود إلى مافصّلناه في فصل سابق عن تأثير العرب الْخُلَقيِّ في أُوربة ، وإنّا نذكر أننا أثبتنا فيه الفرق العظيم بين أُمراء النّصارى الإقطاعيين ، وأشياع النّبيّ في ذلك الزّمن ، وأنّ النّصارى تخلّصوا من هجيّتهم بفضل اتّصالهم بالعرب ،

<sup>(</sup>٣٦) هوميروس Homeros : ولد في آسية الصُّغرى في القرن ٩ ق . م ، شاعر ملحمي يوناني ، نسبت السَّعر إليه الإلياذة والأديسَّة ، والأغاني الهوميريَّة ، الَّتي أثَّرت تَاثيراً عميقاً على مستقبل الشَّعر اليوناني .

<sup>(</sup>٣٧) القُلَزُّ من النَّحاس الَّذي لا يعمل فيه الحديد ، [ اللَّسان : قلز ] .

واقتباسهم منهم مبادئ فروسيَّتهم ، وما تؤدِّي إليه هذه المبادئ من الالتزامات ، كراعاة النِّساء والشَّيوخ والأولاد واحترام العهود إلخ ، ونذكر أنَّنا بيَّنَا في فصلنا عن الحروب الصَّليبيَّة أنَّ أُوربة النَّصرانيَّة كانت دون الشَّرق الإسلامي أخلاقاً عراحل ، فإذا كان للدَّيانات ما يُسْنَد إليها من التَّاثير في الطَّبائع على العموم ، فنجادلُ فيه ، أمكنت المقابلة بين الإسلام والأديان الأُخرى ، الَّتي تَرْعُم أنَّها أفضل منه على الخصوص » ، [صفحة ١٨٧].

« تكلمنا في ذلك الفصل بدرجة الكفاية عن تأثير العرب الْخُلُقيِّ في أُوربة ، فنحيل القارئ عليه ، وإنَّا نُذكِّر القارئ بالنَّتيجة الَّتي تَوَصَّل إليها أيضاً العلاَّمة الْمُتَديِّن مسيو بارتلمي سنت هيلر (٢٨) في كتابه عن القرآن ، حيث يقول :

أسفرت تجارة العرب وتقليدهم عن تهذيب طبائع أمرائنا الإقطاعيين الغليظة في القرون الوسطى ، وتعلّم فرساننا أرق العواطف وأنبلَها وأرحمها من غير أن يفقدوا شيئاً من شجاعتهم ، فأشك في أن تكون النّصرانيَّة وحدها قد أوحت إليهم بذلك ، مها بُولغَ في كرمها .

وقد يسأل القارئ بعدما تقدّم: لماذا يُنْكِرُ تأثيرَ العرب علماءُ الوقت الحاضر، الَّذين يضعون مبدأ حرِّيَّة الفكر فوق كلِّ اعتبار ديني كا يلوح ؟ لاأرى غير جواب واحد عن هذا السؤال الَّذي أسأل نفسي به أيضاً ، وهو: أنَّ استغلالنا الفكريَّ لم يكن في غير الظُّواهر بالحقيقة ، وأنَّنا لسنا من أحرار الفكر في بعض الموضوعات كا نريد »، [ صفحة ٦٨٨] .

« لقد تراكمت أوهامنا الموروثة ضدّ الإسلام والمسلمين في قرون كثيرة ، فصارت جزءاً من مزاجنا ، فأضحت طبيعة متأصّلة فينا ، تأصّلَ حقد اليهود على النّصارى الخفي أحياناً ، والعميق دوماً .

<sup>(</sup>٣٨) لعلَّه هيلر Hilar : [ ١٨٠٥ \_ ١٨٩٥ م ] ، مستشرق فرنسي ، درس أديان الشَّرق ، لـه : ( بوذا الهندي ) ، و ( محمَّد والقرآن ) .

فإذا أضفنا إلى أوهامنا الموروثة ضدً المسلمين وَهْمَنا الموروث الله والدي زاد مع القرون بفضل ثقافتنا المدرسيَّة البغيضة القائلة: إنَّ اليونان واللاَّتين وحدهم منبع العلوم والآداب في الزَّمن الماضي، أدركنا بسهولة سِرَّ جحودنا العامِّ لتأثير العرب العظيم في تاريخ حضارة أوربة، ويتراءى لبعض الفضلاء أنَّ من العار أن يُفَكَّر في أنَّ أوربة النَّصرانيَّة مدينة في خروجها من دور التَّوحُش لأُولئك الكافرين، فعارٌ ظاهر كهذا لا يُقْبَل إلاَ بصعوبة »، [صفحة ٦٨٩].

## - Y9 -

وفي معرض حديث ( لوبون ) عن : ( ورثة العرب في الأندلس ) ، أي بعد أن غاب العرب المسلمون عن أرضها :

« لم يفكر النَّصارى ، بعد أن استردوا غَرْناطة ، الَّتي كانت معقل الإسلام الأخير في أُوربة ، في السَّير على سُنَّة العرب في التَّسامح الَّذي رأَوْه منهم عِدَّة قرون ، بل أخذوا يضطهدون العرب بقسوة عظية على الرغ من العهود » ، [ صفحة ٦٩٤ ] .

## \_ \*\* \_

وماذا جرى في إسبانية بعد سقوط حكم العرب المسامين ؟

لقد عاش فيها جِيلان أحدهما من النَّصارى القابضين على زمام السَّلطة العسكريَّة ، والأُخرى من العرب القابضين على ناحية الحضارة الماديَّة : « كان وجود ذَيْنك الجيليْن أمراً ضرورياً ، فإذا كانت السَّلطة العسكريَّة كافية لإقامة دولة ، فإنَّها تَعْجِز وحدها عن إدامتها ، فلن يكون ازدهارها إلاَّ بتوافر بعض عناصر الحضارة ، ولن تبقى طويلاً إلاَّ ببقاء هذه العناصر .

هذا هو عين ماأصاب إسبانية بعد طرد العرب ، فقد حلَّ الانحطاط فيها

علَّ العظمة ، وقد زاد انحطاطها سرعةً ماعَطِلَت من قادة عِظام حربيين ، كالَّذين ظهروا في قرن واحد ، وهي حين خَسِرت سلطانها الحربيَّ وحُرِمَت الحضارة ، أضاعت كلَّ شيء .

وكان من سرعة الانحطاط الله عقب إجلاء العرب وقتلهم ما يكننا أن نقول معه إن التاريخ لم يَرُو خبر أُمَّة كالإسبان ، هبطت إلى دَرَكة عميقة في وقت قصير جدا ، فقد توارت العلوم والفنون والزِّراعة والصِّناعة ، وكلُّ ما هو ضروريٌّ لعظمة الأُمم عند بلاد إسبانية على عَجَل ، فأعلقت أبواب مصانعها الكبرى ، وأُهلت زراعة أراضيها ، وصارت أريافها بلاقع ، والمدن إذ كانت لا تزدهر بغير صناعة ولا زراعة ، خلت المدن الإسبانيَّة من السُّكان على شكل سريع من عيف ... » ، [ صفحة ١٩٥] .

## - 41 -

وحاولت إسبانية النَّهوض بعد طرد العرب المسلمين ، ولكن من غير جدوى ، وحَقَّا أن العرب زالوا ، وقضت محاكم التَّفتيش على كلِّ من يزيد ذكاؤه قليلاً على المستوى المتوسِّط ، فَصِرْت ترى فيها سَكَّاناً ، لارجالاً ، ويتابع ( لوبون ) قائلاً :

« أجمع كُتَّاب العصر الَّذين زاروا بلاد إسبانية على الاعتراف بضعف مستوى الإسبان الثَّقافيِّ ، فكان هذا الضَّعف عميقاً عامّاً في أواخر القرن السَّابع عشر من الميلاد ، فبدت تلك البلاد الَّتي أضاءت العالم أيَّام سلطان العرب خاليةً من أيَّة مدرسة لتعليم الفيزياء والرِّياضيَّات والطَّبيعيَّات ، فَصِرْت لاترى فيها كلِّها حتَّى سنة ١٧٧٦ م كياوياً قادراً على صنع أبسط التَّراكيب الكيياويَّة ، ولا شخصاً قادراً على إنشاء مركب أو سفينة شراعيَّة ، وذلك كا قال الكاتب الإسباني و كانبومانيس ) مؤكِّداً .

ولا مِراء في نجاح محاكم التَّفتيش المرهوبة في أعمالها (٢٩١) ، فأضحت جميع بلاد إسبانية لاتعرف غير كتب العبادة ، ولا عملاً غير الأُمور الدِّينيَّة » ، [صفحة عمر ١٩٨٨] .

- 44 -

وتحت عنوان : ( أسباب عظمة العرب ) ، بدأ ( لوبون ) بقوله :

« ونذكر على رأس هذه العوامل الَّتي ندرسها ، ذلك العاملَ الَّذي توحَّدت بفضله جميع القبائل العربيَّة المنقسمة ، وهو الدِّين الَّذي جاء به محَّد ، فقد منح هذا الدِّين ماكانت تحتاج إليه أُمم من المثل الأعلى الَّذي اكتسبوا به من الْحَمِيَّة مااستعدُّوا به للتَّضحية بأنفسهم في سبيله » ، [صفحة ٧١٨].

\_ ٣٣ \_

ولقد أمَّ العرب نصرهم على الرُّوم لاستعداد كلِّ جنديٌّ عربيٌّ لبذل نفسه في سبيل دينه:

« كان يمكن أن تعمي فتوح العرب الأولى أبصارَهم ، فيقترفوا من الظالم ما يقترف الفاتحون عادة ، ويسيئوا معاملة المغلوب ، ويُكْرِهوهم على اعتناق دينهم الذي كان يرغبون في نشره في العالم ، فلو فعلوا ذلك لتألّبت عليهم جميع الأمم الّي كانت ، بَعْدُ ، غيرَ خاضعة لهم ، ولأصابهم مثل ماأصاب الصّليبيّن عندما دخلوا بلاد سوريّة مؤخّرا ، ولكن العرب اجتنبوا ذلك ، فقد أدرك الخلفاء السّابقون ، الّذين كان عندهم من العبقريّة ماندر وجوده في دُعاة الدّيانات الجديدة ، أن النّظم والأديان ليست مما يُفْرَض قسراً ، فعاملوا ، كا

<sup>(</sup>٣٩) بسبب المرسوم البابوي الصادر سنة ١٤٧٨ م ، وغياب روح التَسامح كلّيّاً ، وسيطرة الحقد والتّعصُّب الأعمى .

رأينا ، أهل سوريَّة ومصر وإسبانية ، وكلَّ قطر استولَوْا عليه بلطف عظيم ، تاركين لهم قوانينهم ونُظُمهم ومعتقداتهم ، غير فارضين عليهم سوى جزية زهيدة ، في الغالب ، إذا ماقيست بما كانوا يدفعونه فيا مضى ، في مقابل حفظ الأمن بينهم ، فالحقُّ أن الأمم لم تَعْرِف فاتحين راحين متسامحين مثل العرب ، ولا ديناً سمحاً مثل دينهم » ، [صفحة ٧١٩] .

« وما جَهِله المؤرِّخون من رحمة العرب الفاتحين وتسامحهم ، كان من الأسباب السَّريعة في اتساع فتوحهم ، وفي سهولة اعتناق كثير من الأمم لدينهم ونظُمهم ولغتهم الَّتي رَسَخَت وقاومت جميع الغارات ، وبقيت قائمة حتَّى بعد تواري سلطان العرب عن مسرح العالم ، ونَعَدُّ أمرَ مصرَ واضحاً على الخصوص ، فلم يستطع الفُرْس والإغريق والرُّومان الَّذين استولَوُا عليها أن يقلبوا الحضارة الفرعونيَّة القديمة فيها ، وأن يقيوا حضارتهم مقامها » ، [ صفحة ٧٢٠] .

#### ـ ٣٤ ـ

وتحت فقرة : (حال الإسلام الحاضرة )، يعتبر (لوبون ) : ثَقُلت قرون على أعفار العرب (١٤٠٠) ، ودخلت حضارتهم في ذمَّة التَّاريخ منذ زمن طويل ، ولا نقول مع ذلك : إنَّهم ماتوا تماماً (١٤١٠) :

« نرى الآن ديانتهم ولغتهم اللَّتين أدخلوهما إلى العالم أكثرَ انتشاراً مما كانتا عليه في أنضر أدوارهم ، فالعربيَّةُ هي اللُّغة العامَّة من مَرَّاكُش إلى الهند ، ولا يزال الإسلام جادًا في تقدُّمه .

<sup>(</sup>٤٠) العَفْرُ والعَفَرُ : ظاهر التُّرابِ ، والجمع أعفار ، [ اللَّمان : عفر ] .

<sup>(</sup>٤١) حضارة العرب بجانبها العقائدي قاعمة باقية ، ولئن تقدّم الجانب العلميّ عند الغربيّين ، فهم اليوم أحوج ما يكون للجانب الرُّوحي والخلقي في حضارتنا العربيّة الإسلاميّة ، وهذا ماقامت به السُّويد ، عندما جعلت عام ١٩٨٥ م ( عام الإسلام ) ، علّها تسدّ الفراغ الرُّوحي الهائل في حياتها الاجتاعيّة .

والسَّهولةُ العجيبةُ الَّتي ينتشر بها القرآن في العالم شاملة للنَّظر تماماً ، فالمسلم أينا مَرَّ تَرَك خلفه دينه ، فبلغ عدد أشياع النَّبيِّ ملايين كثيرة في البلاد الَّتي دخلها العرب بقصد التِّجارة ، لا فاتحين ، كبعض أجزاء الصِّين ، وإفريقية الوسطى وروسية ، وتمَّ اعتناق هذه الملايين الإسلام طوْعاً ، لا كَرُهاً ، ولم يُسْمَع أن الضَّرورة قضت بإرسال جيوش مع هؤلاء التَّجَّار المبشِّرين العرب لمساعدتهم ، ويتَّسع نطاق الإسلام بعد أن يقيه هؤلاء في أيِّ مكان .

ولقد أصاب مسيو دوقال حيث قال: من فضل الإسلام ، زوال الأصنام والأنصاب عن الدّنيا ، وتحريم القرابين البشريّة ، وأكل لحوم الإنسان ، وحفظ حقوق المرأة ، وتقييد مبدأ تعدّد الزّوجات وتنظيه .. وتوطيد أواصر الأسرة ، وجعل الرّقيق عضوا فيها ، وفتح أبواب كثيرة سهلة لتحريره ، وتهذيب الطبّائع العامّة ، ورفع مستواها بالصّلاة والزّكاة ، وإيواء الغرباء ، وتثقيف المشاعر بالعدل والإحسان ، وتعليم أولياء الأمور أنّ عليهم من الواجبات ماعلى الرّعيّة ، وإقامة المجتع على أسس منظمة ، فإذا حدث أن كان هنالك جَوْرٌ في الغالب ، كا في أيّ مكان آخر ، وجد في العدل الإلهي ما يُخفّف وطأته ، وذلك أن في رجاء الحياة الآخرة ، حيث السّعادة وحسن النّواب ، سَند لضحايا الدّهر أو الظّم ، تلك هي بعض المحاسن الّتي تدلّ في كلّ مكان على انتشار الإسلام بين المجتعات غير تلك هي بعض المحاسن الّتي تدلّ في كلّ مكان على انتشار الإسلام بين المجتعات غير المدّدة .

وفي الصِّين ، على الخصوص ، يتقدَّم الإسلام تقدَّماً يقضي بالعجب ، ففي الصِّين ، حيث اضْطُرَّ المبشِّرون الأُوربيُّون إلى الاعتراف بفشلهم ، يُكْتَبُ للإسلام أسطعُ فوز ، وقد رأينا أن عدد أتباع محمَّد في الصِّين عشرون (٢٤٦) مليونا ، وأن في مدينة بكِّين وحدَها مئة ألف مسلم » ، [صفحة ٧٣٥/٧٣٤].

<sup>(</sup>٤٢) حالياً أكثر من أربعين مليون مسلم .

ويختم ( لوبون ) سِفْرَه القيِّم ، بالفقرة التَّالية :

« لقد تَمَّ الكتاب ، فنلخصه في بضع كلمات ، فنقول : إنَّ الأُمم الَّتي فاقت العرب تمدُّناً قليلة إلى الغاية ، وإنَّنا لانذكر أُمَّة ، كالعرب ، حَقَّقت من المبتكرات العظيمة في وقت قصير مثل ماحقَّقوه ، وإنَّ العرب أقاموا ديناً من أقوى الأديان الَّتي سادت العالم (٢٤٠) ، أقاموا ديناً لا يزال تأثيره أشدَّ حَيَويَّة مما لأيِّ دين آخر (٤٤٠) ، وإنَّهم أنشؤوا من النَّاحية السِّياسيَّة دولةً من أعظم الدُّول الَّتي عرَفها التَّاريخ ، وإنَّهم مَدَّنوا أوربة ثقافة وأخلاقاً ، فالعُرُوق (٥٤) الَّتي سمت سُمُوّ العرب وهبطت هبوطهم نادرة ، كالعرب ، عرْق يَصْلُح ليكون مثالاً بارزاً لتأثير العوامل الَّتي تُهيْمِنَ على قيام الدُّول وعظمتها وانحطاطها » ، [صفحة ٢٣٦] .





<sup>(</sup>٤٣) لم يقم العربُ ديناً من أقوى الأديان الَّتي سادت العالم ، الله أنزل ه وحياً على قلب نبيَّ ه الكريم محمد بن عبد الله ﷺ ، ونشره العرب دعوةً وجهاداً .

<sup>(</sup>٤٤) وهو ما يزال أكثر الأديان انتشاراً في العالم ، حسب إحصاءات مكتب انتشار الأديان والعقائد في سويسرا ، لذلك يسمّيه الأوربيّون : ( الـدّين الزّاحف ) ، على الرّغ من الجهود الهائلة \_ مالا ورجالاً ودولاً - الّتي يبذلها التّبشير في العالم للوقوف في وجه الإسلام وأهله .

<sup>(</sup>٤٥) أي : النَّوع ، انظر إلى الحاشية رقم : ٢١ في هذا الفصل .

كِتَابُ حَضَارة العرب وصف وعرض "

[ حضارة العرب ، ص ٢٩ ] .

أَلَف العلاَّمة الدكتور غوستاف لوبون كتابه القَيِّم سنة ١٨٨٤ م ، وترجمه عن الفرنسيَّة الأُستاذ الفاضل عادل زعيتر سنة ١٩٤٥ م .

والكتاب في طبعته العربيَّة ( الطَّبعة الثَّالثة (١) : ١٣٩٩ هـ = ١٩٧٩ م ) يقع في سبع مئة وأربع وثمانين صفحة من القطع العادي ، ويضم مئتين وخمس صور (7) ، وثلاث خرائط .

 <sup>(</sup>١) الطبعة الأولى : ١٣٦٤ هـ ـ ١٩٤٥ م .
 الطبعة الثّانية : ١٣٦٧ هـ ـ ١٩٤٨ م .

الطَّبعة التَّالشة : ١٣٩٩ هـ ـ ١٩٧٩ م ، وهي من أجود الطَّبعات ، دار إحياء التَّراث العربي ـ بيروت .

 <sup>(</sup>٢) يذكر لوبون في مقدّمته ( الصّفحة ٥١ من الطّبعة الثّالثة \_ العربيّة ) أنّ في الكتاب ٣٦٠ صورة ، ولعل الأستاذ زعيتر اختار منها ٢٠٥ صور فقط وزيّنا هذا الكتاب ببعضها .

مقدِّمة المترجم للطَّبعة الثَّانية من الصَّفحة ٢ إلى الصَّفحة ١٠ ، ومما جاء فيها :

« يظهر هذا الكتاب للعالم بِدْعاً في درس حضارة العرب درساً شاملاً ، ويبدو خير كتاب عن هذه الحضارة ، وذلك في بابه وروحه ومناحيه ، وقوة التّحليل فيه ، ووصول لوبون إلى مانَشَده فيه من الأهداف الاجتاعيّة والأدبيّة والسّياسيّة » .

« جاء فيا نُشِرَ في مجلّة ( الرّسالة ) المصريّة : ظهر كتاب حضارة العرب ، والشّبيبة العربيّة حائرة لضعف في إيمانها وعوّج في تربيتها ، ووهن في ثقافتها ، وعُجْمة في لغتها ، ويأس من أُمّتها ، وخجل من ماضيها ، وغموض في حاضرها ، وخوف من مستقبلها ، أجّل ، ظهر هذا الكتاب النّفيس ليقول بلسان الأجنبي ، لضعيف الإيمان : هذا هو الصّخر من عَظمة الأجداد ف آبن عليه إيمانك الوطنيّ الضّاوي الهزيل ، ويقول لليائس : من كان لأمّته مثل هذا الماضي المشرق اللاّمع ، لا يمكن أن يَتَسَرّب اليأس في قلبه ، إلاّ إذا كانت قد حقّت عليه اللّعنة ، ويقول للخجل من أُمّته اللّذي لا يُحَدِّثك إلاّ وهو يَخْلِط العربيّة بألفاظ من لغات متعددة : إنّك من شعب لم تَعْرِف البشريّة أنبل منه ولا أشرف ، وليقول للوجل من الحاضر والخائف من المستقبل : إنّ الخوف هو لعنة الحياة ، وإنّ السّك في الانتصار هو الهزية العابسة النّكراء » .

« وجاء فيا نُشِرَ في مجلَّة ( اليقظة ) الشَّاميَّة : إننا إذا قلنا إن لوبون قد أنصف العرب فلا نكون قد أنصفنا لوبون نفسه ، وأجدر بنا أن نقول : إنَّه الْمدْرَه (٢) البليغ الَّذي رافع عنهم أمام محكمة التَّاريخ ، والفارس الْمُجَلِّي في حَلْبة

<sup>(</sup>٣) الْمِدْرَه : الْمُقَدَّم في اللّسان واليد عند الخصومة والقتال ، المدافِعُ الخطيب المتكلّم ، ( اللّسان : مدر ) .

إذاعة فضائلهم ، ففي كلِّ فصل من فصول الكتاب ترى لوبون الذَّائد الْمُنَافِح الصَّوَّالِ الْجَوَّالِ ... » .

أمًّا ( مقدِّمة المترجم ) في الطَّبعة الأُولى ، فتقع على الصَّفحات من ١١ إلى ٣٦ ، وهي عرض لمضون الكتاب ومنهجه ، جاء في بدايتها :

« كان من نتائج اصطراع الشَّرق والغرب منذ قرون مضت ، وإلقاء العرب الرَّعب في قلوب الأوربيين ، أن صار الأوربيّون يشعرون بمذلّة الخضوع للحضارة العربيّة الَّتي لم يتحرَّروا من سلطانها إلا منذ زمن قريب ، فأخذوا يُنكرون فضل العرب على أوربة وتمدينهم لها ، وأصبح هذا الإنكار من تقاليد مؤرِّخي أوربة وكتَّابها الَّذين لم يُقرُّوا لغير الإغريق والرُّومان بتدينها ، وساعدهم على ذلك ماعليه العرب والمسلمون من التَّاخُّر في الزَّمن الأخير ، فلم يشاؤوا أن يَرَوُا للعرب رُقيًا تاريخيًا أعظم مماهم عليه الآن ، غير ناظرين إلى أن نَجْم حضارة العرب أفل منذ أجيال ، وأنه لا يَصِحُّ اتّخاذ الحال دليلاً على الماضي .

ولم تَخْلُ أُوربة ، مع ذلك ، من مؤرِّخين أبصروا ما للعرب من فضل في تمدين أُوربة ، فألَّفوا كُتُباً اعترفوا فيها للعرب بما ليس فيه الكفاية .

رَاعَ ذلك الجحودُ العلامةَ الفرنسيَّ الكبير غوستاف لوبون ، وهو الَّذي هدته رحلاته في العالم الإسلاميِّ ، ومباحثُه الاجتاعيَّة إلى أن العرب هم الَّذين مَدَّنوا أُوربة ، فرأى أن يبعث عصر العرب الذَّهبيَّ من مَرْقَده ، وأن يُبْديه في صورته الحقيقيَّة مااستطاع إلى ذلك سبيلاً ، فأخرج في سنة ١٨٨٤ كتابَه (حضارة العرب) ، الَّذي نَعْرض ترجمته على النَّاطقين بالضَّاد » .

ثمَّ عرض الأُستاذ عادل زعيتر فصولَ الكتاب بإسهاب ، وأهمَّ النَّقاط الَّتي أنصف لوبون بها العرب وحضارتهم ، ويختم قائلاً :

« فمن درس كتاب ( حضارة العرب ) وإنعام النَّظر فيه يَتَبيَّن للقارئ أن

العلامة غوستاف لوبون سلك في تأليفه طريقاً جديداً لم يَسْبِقه إليه أحد ، وأنه حاول فيه بعث حضارة العرب ، من مَرْقَدها وإظهارَها للملا على وجهها الصَّحيح .

ولم يَأْلُ العلامة لوبون جهداً في درس حضارة العرب مستنداً إلى أهم المؤلّفات التّاريخيّة ، وإلى مشاهداته الشّخصيّة ، فجاء كتابه جامعاً للكثير مما في تاريخ حضارة العرب من العظات والعبر ، وقد أكثر بعض كتّابنا من الاستشهاد بِجُمَل منه عند بحثهم في تاريخ الحضارة ، فصار من الضّروريّ نقله بِأَسْره إلى اللّغة العربيّة .

وهذا الكتاب صحيح المناحي والغايات في مجموعه ، وهو ، كغيره من الكتب المهمة ، لا يخلو من هَفُوات لا تَخطُّ من قيته العظيمة ، وقد أشرت إلى أهمها في هذه المقدّمة » .

لقد أشار الأستاذ زعيتر إلى نقطتين اثنتين فقط ، وهما :

« لانعتقد أنَّ لوبون أصاب حين ظَنَّ أنَّ من أصول الإسلام النِّظام الأساسيَّ القائِلَ بِجَمْع جميع السُّلطات في يد سَيِّد مطلق ، وحين عزا انحطاط العرب إلى هذا النَّظام الَّذي حُمِل به النَّاس ، كا ادَّعى ، على التَّمسُّك بأحكام الماضي الإسلاميَّة غير المطابقة لاحتياجاتهم المتحوِّلة ، فبعد أن أوضح لوبون أنَّ نظام العرب ديقراطي ، وأن مبدأ المساواة التَّامة سادَ الجميع بفضله ، وأن الفقهاء ساروا على المبدأ ( لا يُنْكَر تَغَيَّر الأحكام بتغيَّر الأمكنة والأزمان ) ، وأن المسلمين في عصر خلفاء بغداد وقرطبة الزَّاهر كانوا يعلمون ، بما يأتونه من ضروب الاجتهاد ، كيف يُوفِّقون بين تلك الأحكام واحتياجات الأمم الَّتي انتحلتها ، كان من الخطأ ذهابه إلى أن نظام الحكم المطلق هو من أصول الإسلام ، [ صفحة ١٩] .

والنُّقطة التَّانية الَّتي أشار إليها الأُستاذ المترجم ، هي :

« واعترف لوبون للعرب بظهور رجال عظاء منهم كا تشهد بذلك اكتشافاتهم ، ولكنه أبدى ارتيابه في ظهور عباقرة منهم كنيوتن ولايبنتز ، فنَعُد ذلك هَفُوةً من العلامة لوبون الَّذي ذكر في غير موضع أن لافوازيه مدين لعلماء العرب في علم الكيياء ، وأن كيبلر وكوبرنيك مدينان لعلماء العرب في علم الفلك مثلاً ... فإذا كانت الحضارة العامة سلسلة حلقات ، وكانت حضارة العرب من أهم تلك الحلقات ، كان من المتعذَّر ظهورُ نيوتن ولايبنتز وغيرِهما من أركان حلقة الحضارة الحديثة بدونها ، والفضلُ للمتقدِّم » ، [صفحة ٢٤] .

لقد أحصينا أكثر من خمسين هَفْوَة وخطأ في : (حضارة العرب) ، وهي ذات أهميَّة كبيرة ، خصوصاً فيا تعلَّق منها بالقرآن الكريم والعقيدة ، كنّا نتنَى من الأستاذ زعيتر ، وهو عالم فاضل واسع الاطِّلاع ، ولا تفوته معرفة الهفوات والأخطاء ، أن ينبّه إليها ، ويحذّر منها ، فضلاً عن تفنيدها ورفضها في هوامش الكتاب .

أمّا مقدّمة المؤلّف، فهي على الصّفحات من ٣٧ إلى ٥٠: « وبالعرب بدأْتُ، وسبب ذلك أنَّ حضارتهم من الحضارات الَّتي اطّلعت عليها في رحلاتي الكثيرة أحسن مما اطلّعت على غيرها، وهي من الحضارات الَّتي كَمُل دَوْرُها وتَجَلَّى فيها مختلف العوامل الَّتي أوضحنا سِرَّها في ذلك الكتاب، وهي من الحضارات الَّتي نرى الاطلّاع على تاريخها مفيداً إلى الغاية وقد جَهِله النّاس تقريباً..

كلَّما أمعنَّا في درس حضارة العرب وكتبهم العلميَّة واختراعاتهم وفنونهم ، ظهرت لنا حقائق جديدة وآفاق واسعة ، ولسُرْعان مارأينا أنَّ العرب أصحابُ الفضل في معرفة القرون الوسطى لعلوم الأقدمين ، وأنَّ جامعات الغرب لم تَعْرِف لها ، مدة خمسة قرون ، مورداً علمياً سوى مؤلَّفاتهم ، وأنَّهم الَّذين مَدَّنوا أوربة

مادَّةً وعقلاً وأخلاقاً ، وأنَّ التَّاريخ لم يَعْرِف أُمَّة أنتجت ماأنتجوه في وقت قصير ، وأنَّه لم يَفُقُهم قوم في الابتداع الفنِّي .

وتأثير العرب عظيم في الغرب ، وهو في الشَّرق أشد وأقوى ، ولم يَتَّفِق لأُمَّة مااتَّفق للعرب من النَّفوذ .. الغرب وليد الشَّرق ، ولا يزال مفتاح ماضي الحوادث في الشَّرق ، فعلى العلماء أن يبحثوا عن هذا المفتاح فيه » .

« ونحن إذ نختم هذه المقدِّمة نُلخِّص بما يأتي المنهاجَ الَّذي اتَّبَعْناه في وضع هذا الكتاب ، والَّذي نتَّبعه فيا نؤلفه من تواريخ الحضارات ، فنقول :

من المبادئ العامّة : الوجوبُ في وقوع الحوادث التَّاريخيَّة ، والصِّلة الوثيقة بين الحوادث الحاضرة وحوادث الماضي .

ومن مواد التَّأليف: آثار الشُّعوب الَّي هي موضوع الدَّرس وتصويرُها تصويراً صادقاً، ووصف العِرْق جساً وعقلاً، والبيئة الَّتي نشأ فيها العِرْق، والعواملُ الَّتي خضع لها، وتحليلٌ لعناصر الحضارة، أي للنَّظم والمعتقدات والعلوم والآداب والفنون والصِّناعات، وتاريخ لتكوين كلِّ واحد من هذه العناصر.

وإذا أصابنا التَّوفيق في عَرْض صورة واضحة عن العصر الَّذي نرغب في بعثه ، مستعينين بتلك الموادِّ والمبادئ ، فإنَّنا نكون قد نلنا مانتني » .

مُّ تبدأ مادَّة الكتاب العلميَّة ، وهي ضمن ستَّة أبواب :

الباب الأوَّل : ( البيئة والعِرق ) ، من الصَّفحة ٥٣ إلى ١٢٥ ، ويضمُّ هذا الباب ثلاثة فصول :

- ١ ـ بلاد العرب .
  - ٢ ـ العرب .
- ٣ العرب قبل ظهور محمد عاليله -

ثه الباب الشَّاني : ( مصادر قوَّة العرب ) ، من الصَّفحة ١٢٧ إلى ١٨٢ ، ويضمُّ هذا الباب ثلاثة فصول أيضاً :

١ \_ محمد \_ مالله \_ نشوء الدُّولة العربيَّة .

٢ \_ القرآن [ الكريم ] .

وفي هذين الفَصلَيْن أكثر الهفوات والأخطاء الَّتي وقع فيها الدكتور لوبون .

٣ ـ فتوح العرب .

☆ الباب الثَّالث : ( دولة العرب ) ، من الصَّفحة ١٨٣ إلى ٤١٧ ، ويضمُّ هذا الباب ثمانية فصول :

١ ـ العرب في سورية .

٢ ـ العرب في بغداد .

٣ ـ العرب في بلاد فارس والهند .

٤ ـ حال مصر حين الفتح العربي .

٥ \_ إفريقية الشَّماليَّة قبل الفتح العربي .

٦ ـ العرب في إسبانية ،

٧ ـ العرب في صِقِلَّيَّة وإيطالية وفرنسة .

٨ - اصطراع النَّصرانيَّة والإسلام - الحروب الصَّليبيَّة .

☆ الباب الرَّابع: (طبائع العرب ونظمهم)، من الصَّفحة ٤١٩ إلى ٥٢١،
 ويضمُّ هذا الباب خسة فصول:

١ \_ أهل البدو ، وأهل الأرياف من العرب .

٢ ـ عرب المدن ، طبائعهم وعاداتهم .

٣ ـ نظم العرب السِّياسيَّة والاجتاعيَّة .

- ٤ \_ المرأة في الشّرق .
- ه ـ الدِّين والأخلاق .

الباب الخامس : (حضارة العرب) ، من الصَّفحة ٥٢٣ إلى ٦٩٠ ، ويضمُّ هذا الباب عشرة فصول :

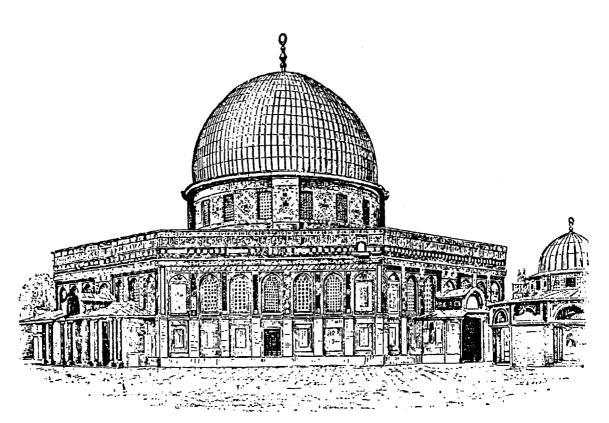
- ١ ـ مصادر معارف العرب وتعليهم ومناهجهم .
  - ٢ ـ اللُّغة والفلسفة والآداب والتَّاريخ .
    - ٣ ـ الرِّياضيَّات وعلم الفَلَك .
      - ٤ ـ العلوم الجغرافيّة .
      - ٥ \_ الفيزياء وتطبيقاتها .
    - ٦ العلوم الطّبيعيّة والطّبيّة .
- ٧- الفنون العربيَّة ، الرَّسم والحفر والفنون الصِّناعيَّة .
  - ٨ ـ فَنَّ عمارة العرب .
  - ٩ ـ تجارة العرب ، صلاتهم بمختلف الأُمم .
- ١٠ ـ تمدين العرب لأُوربة ، تأثيرهم في الشَّرق والغرب .

وهذا الفصل العاشر من أجود ماكتب الدكتور لوبون في كتابه:

الباب السَّادس: ( انحطاط حضارة العرب) ، من الصَّفحة ٦٩١ إلى ١٣٦ ، و يضمُّ هذا الباب فصلين فقط:

- ١ ـ ورثة العرب ، تأثير الأُوربيين في الشَّرق .
- ٢ أسباب عظمة العرب وانحطاطهم (حال الإسلام الحاضرة).
  - ☆ ثمَّ المصادر والفهارس ، من الصَّفحة ٧٣٧ إلى ٧٨٤
    - ☆ ☆ ☆

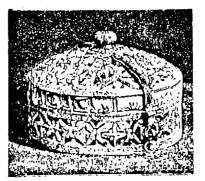
verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



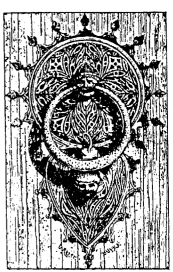
مسجد عمر في القدس ( من صورة التقطها المؤلف )



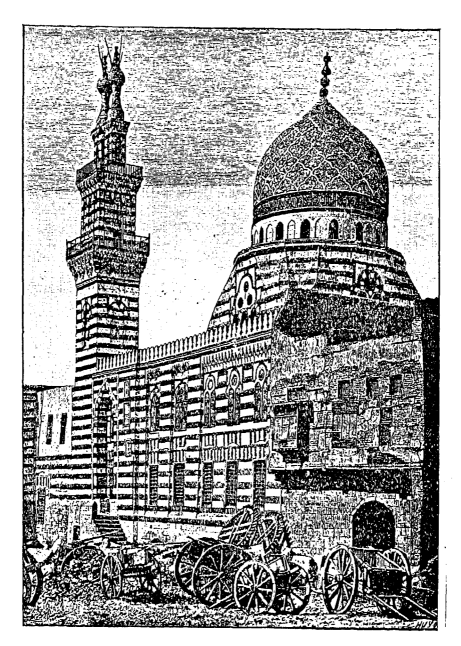
إناء عربي مأخوذ من قصر الحمراء ( كا جاء في صورة قديمة }



صندوق صغير مصنوع في قرطبة من العاج المرصع ، وذلك في القرن العاشر من الميسلاد ( متحف كنسينغتن ) ( من صورة فوتوغرافية التقطها شارل رلڤا )

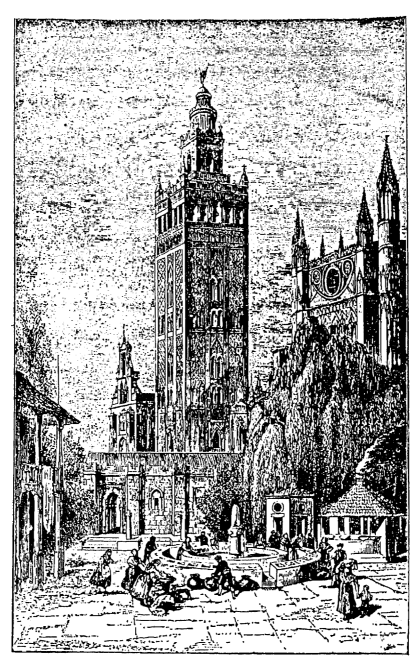


مدق باب كتدرائية طركونة ( طراز إسباني عربي )

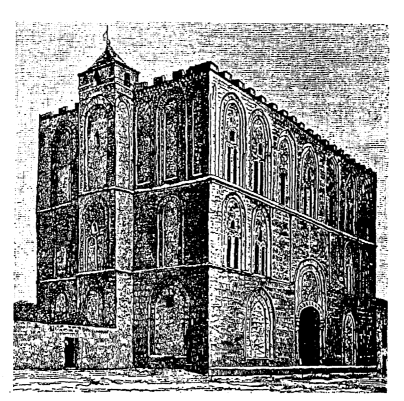


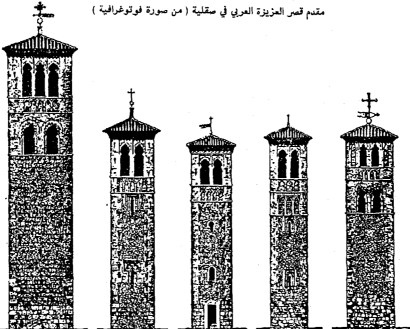
مسجد آخور في القاهرة ( من صورة فوتوغرافية )

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



برج لاجيرالده ( برج لعبة الهواء ) في إشبيلية ( من تصوير دوپرانجيه )





أبراج عدة كنائس في طليطلة أقيمت تقليداً لمآذن عربية قدية \_ ٦٠ \_

# الأخطاء والهَفَواتُ

﴿ إِنَّ حُبَّ غـوستـاف لـوبـون للعرب وحضارتهم مشهـود معروف ، لـذلـك كانت الأخطاء والحفوات الَّتي وقع فيها في كتابه (حضارة العرب) ناتجة عن حُسْنِ نِيَّة ، ويبقى كتابه كتاباً نفيساً رائعاً ، ذا قيمة فريدة في موضوعه .

مواقف الدكتور غوستاف لوبون في كتابه النَّفيس: (حضارة العرب) ، لاشكَّ بعيدة عن التَّعصُّب والتَّشنَّج ، وبعيدة عن الحقد والكراهية ، وبعيدة جدّاً عن الشَّتائم والسَّباب .

وهو من حقّه أن يقول ما يعتقد ، ويقرِّر ماأوصله إليه عِلْمُه ، ونحن من حقّنا تناول أقواله وما قرَّره بالتَّحليل والنَّقد والدِّراسة والتَّعليق والتَّصويب والرَّد ، لأنَّ سكوتنا عن الأخطاء والهفوات والهنات يعني تسلياً ضمنيّاً بها ، وإلاَّ أين تفنيدها إن كانت باطلة ، وأين تصويبها إن كانت خاطئة ؟!

ونحن في هذا الفصل الأهم من هذا الكتاب : ( غوستاف لوبون في الميزان ) ، سنفصل أخطاء هفوات الدكتور لوبون ، مع تأكيدنا على أنّه ما قدّمها عن سوء نيّة ، وبالتّالي لم تصدر عن خبث طويّة ، ولا عن انفعال أو ضغط كنسيّ ، فحسن فحب الرّجل لحضارتنا كبير عظيم ، ودفاعه عن العرب معروف معلوم ، فحسن النيّة وصفاؤها وراء عمله النّفيس : ( حضارة العرب ) .

ومعظم أخطاء الرَّجل وهفواته مردَّها عدم استيعابه لظاهرة الوحي ، مع عدم إدراكه لبعض الأُمور المتعلِّقة بالعقيدة الإسلاميَّة ، ومع ذلك يبقى كتابه : (حضارة العرب ) كتاباً ممتازاً رائعاً في موضوعه .

وبعد ، هذه أخطاء (حضارة العرب) وهفواته ، لاحسب موضوعاتها ، بل حسب تسلسل ورودها على صفحات الكتاب (١) :

-1-

يقول الدكتور لوبون عن نبيِّنا الكريم عَلِيُّكُم :

« حقّاً أنَّ من أعاجيب التَّاريخ أن يُلبِّيَ نداء ذلك الْمُتَهَوِّس الشَّهير شعب جامح شديد الشَّكية لم يَقْدِر على قهره فاتح ، وأن تنهار أمام اسمه أقوى الدُّول وألاَّ يزال يُمْسِك ، وهو في جَدَثه ، ملايين من النَّاس تحت لواء شرعه .

ويجب احترام أعاظم مؤسّي الأديان والدُّول ، وإن وَصَفهم العلم الحديث بنوي الهَوَس ، وحُق له ذلك ، ففيهم تتجلَّى روح الزَّمن وعبقريَّة القوم ، وبلسانهم تنطق أجيال من الأجداد راقدة في ثنايا العصور ، والخيالات ، وإن كانت كلَّ ما يأتي به هؤلاء المبدعون ، هي الَّتي أوجدت كياننا الحاضر ، ولا تقوم بغيرها حضارة ، ولم يكن التَّاريخ سوى قصص للحوادث الَّتي أقام بها الإنسان خيالاً فعبده ثمَّ هدمه » ، [صفحة ٣٩ و ٤٠] .

« ويجب عَدُّ محمَّد من فصيلة المتهوِّسين من النَّاحية العلميَّة كأكثر مؤسِّسي الدِّيانات ، ولا كبير أهميَّة لذلك ، فلم يكن ذوو المزاج البارد من المفكِّرين هم الَّذين يُنْشِئون الدِّيانات ويقودون النَّاس ، وإنَّا أُولو الهَوَسِ الَّذين مَثَّلوا هذا الدَّور ، فَتَى يَبْحث في عمل المفتونين في العالم يُعْتَرف بأنه عظيم ، فهم الَّذين

<sup>(</sup>١) إلا إذا كانت مكرَّرة متشابهة ، فإنَّها ترد مع ورودها في المرَّة الأولى .

أقاموا الأديان ، وهدموا الدُّول ، وأثـاروا الجموع وقـادوا البشر ، ولو كَان العقل ، لا الهَوَسُ ، هو الَّذي يسود العالم لكان للتَّاريخ مجرئ آخر » ، [ صفحة ١٤٥ ] .

« وكانت هناك أخطار أُخرى أعظم من تلك تُهَدِّد بخنق عمل محمَّد في مَهْدِه ، فقد ظهر متهوِّسون كثيرون هزَّم ماناله محَّد من التَّوفيق فَرَأُوْا أن يَدَّعوا النَّبوَّة أيضاً ، فاستطاع أحدهم أن يجعل سكان نصف الين من أتباعه (٢) ، ولولا قتل بعض المؤمنين (٢) إياه لَخَسِر الإسلام أحسنَ ولاياته ، واقتصر متهوِّس آخر على إضافة بعض السُّور إلى القرآن (٤) ، وبلغ من النَّفوذ ما يَقْرُب من نفوذ الخلفاء الأوَّلين لزمن معين ... » ، [صفحة ١٧٣].

يستعمل الدكتور لوبون كلمات كنّا نتمنّى ليبقى في مكانة العالم المنصف بعيداً عن استعالها ، من ذلك كلمة الهوس (٥) ، وخصوصاً حين يتحدّث عن الرّسول العظيم عَلَيْكُمْ ، وذلك أن محمّداً عَلَيْكُمْ كان يجد في إيمانه وفي عقيدته وفي رسالته ، ما يحفزه على اقتحام كلّ عائق ، ولم يكن يجد ذلك فيا سمّاه لوبون (هَوَسه) ، ومثل هذه الكلمة تُقال لمن تدور في نفسه وأفكاره أمور غير واضحة ، وتظهر بانفعالات مختلفة ، أمّا رسول الله عَلَيْكُمْ فما عرف في حياته قبل البعثة وبعدها إلاّ باتّزان ، وحُسْن تفكير ، وبعد نظر ، ثمّ جاءه الوحي السّاوي ، فقام

<sup>(</sup>٢) يعنى الأسود العنسى .

<sup>(</sup>٣) قتله فيروز الدَّيْلَمي ، قال يَهِ : « إنَّ الله قد قتل الأسود العنسي ، قتله رجل مبارك من أهل بيت مباركين ، قتله بيد رجل من إخوانكم ، وقوم أساسوا وصدقوا » ، قيل : ومن هو ؟ قال عَهَا : « فيروز ، فاز فيروز » ، [ الطبري ٣٣٦/٣ ، الكامل في التَّاريخ ٢٣٠/٢ ، البداية والنَّهاية ٢٣٠/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) مسيلمة الكذَّاب في اليامة ، لم يضف شيئاً إلى القرآن مطلقاً ، بل حاكاه ، فكانت مهزلة ، سخر منها المسلم وغير المسلم ، [ الكامل في التّاريخ ٢٤٤/٢ ، البداية والنّهاية ٣٢٦/٦ ، الطّبري ٢٨٤/٣ ، الاكتفاء ١٦٧٢ ] .

<sup>(</sup>٥) انظر هَوَس في اللَّسان : طرف من الجنون ، وكذلك القاموس الحيط ، ومختار الصَّحاح ، وأساس البلاغة .

بتأدية رسالته كا أرادها الله تعالى أن تؤدّى ، وامتلاً قلبه تصديقاً بها ، وإيماناً وإخلاصاً في تنفيذها حسب أمر الله له ، فهل يصحّ أو يليق لمؤرّخ منصف أن يكتب غن محمد على المؤرّ العميق في أمّته والبشريّة جمعاء ، كا يكتب عن أناس دفعتهم أنانيّاتهم وعصبيّاتهم ومطامعهم إلى ادّعاء نبوّة كاذبة ، مثل الأسود العَنسي ، أو طليحة بن خويلد الأسدي ، أو مسلية الكذّاب ؟!

إنَّ بعض المستشرقين يتحدَّث عن محمد عَلَيْكُ وكأنَّه يتحدَّث عن بطل مصلح ، أو قائد فاتح ، أو مبدع موهوب ، ويغفلون أو يتغافلون عن ( الظاهرة القرآنيَّة ) أو عن ( الوحي والنبوَّة ) ، وعندما يجدون أنفسهم قُبَالها يقولون : القرآن تخيُّلات في نوبات صرع (٢) ، مع أن المصروعين حافظتهم معطَّلة في نوبات صرعهم ، ومحمَّد عَلَيْكُ حافظته أجود ماتكون عند هبوط الوحي ، وهم لا ينكرون الوحي ظاهرة ، لقد اعترفوا به للأنبياء .

فلا هَوَسٌ ، ولا صَرْعٌ .. ولو نزل القرآن العظيم اليوم ، بعد اكتشافات العلم المندهلة ، مع سبر أغوار الأرض والحيطات ، والتّحليق في أعماق الكون ، لما اختلفت نظراته إلى الكون ، أو الحياة ، أو الإنسان ، والمكابرة في هذه الحقيقة ، هي مكابرة في الحسوس الملموس ليس غير .

- Y -

ويقول الدكتور لوبون :

« ولا تُفَضَّل مكَّة على المدن العربيَّة الأُخرى بغير نظامها الكبير » ، [ صفحة ٦٩ ] .

« ويقع المعبد الصّغير ، الكعبة ، في باحة الحرم المكّي » ، [صفحة ٧٠] . « ولا نعلم نُصُباً كرَّمه النَّاس زمناً طويلاً كالحجر الأسود » ، [صفحة ٧١] .

<sup>(</sup>٦) وهذا ماادُّعاه : لامانس ، ونولدكه أيضاً .

أوّلاً: عالم كبير، نستغرب أن يقع بهذا الخطأ، والتّصوّر الخاطئ لوضع مكّة، فلا يرى بأنّها تفضل غيرها من المدن العربيّة بغير نظامها الكبير، وربّها كان سبب ذلك أنّه بعيد عن حياة مكّة الدّينيّة ومكانتها بين العرب حتّى قبل الإسلام، فنسي أنها تفضل أيّة مدينة أخرى بما عرفته منذ نشأتها من قيام أوّل بيت وضع للنّاس لعبادة الله، وقد أقام إبراهيم وإسماعيل قواعد بيت الله الحرام الكعبة المشرّفة \_ فبقيت، وما تزال، عبر تاريخها الطّويل مركزاً لعبادة اللواحد، أي مركزاً للتّوحيد، ثمّ أصبحت قبلة للمسلمين، ومحجّاً لهم، إحياء لعقيدة التّوحيد الّتي دعا إليها إبراهيم عليه الصّلاة والسّلام، وجاء محمّد علي ليؤكّد هذا المعنى، وهذا الدّور العظيم لمكّة المكرّمة.

ثانياً: ليست الكعبة معبداً ، وإنما هي بناء حجري في وسط حَرَم ، هو بيت الله الحرام ، أو البيت العتيق ، ولم تكن الكعبة إلا مركزاً لذلك المعبد ، يرمز إلى وحدانيَّة الله ، يطوف بها المؤمنون لاعبادة لها ، ولا تقديساً لحجارتها ، وما نظنُّ عاقلاً يمكن أن يدور في خلده أنَّ الله سبحانه وتعالى أراد تقديس البيت الحرام لحجارته وجدرانه ، إنَّا القدسيَّة للأمر الإلهي وحده .

ثالثاً : الحجر الأسود ليس نُصُباً كما تصوَّره لوبون .

النَّصُب : كل ما عُبِدَ من دون الله تعالى ، والجمع أنصاب ، والنَّصُب : الآلهة الَّتي كانت تعبد من أحجار ، والأنصاب : حجارة كانت حول الكعبة تنصب فَيهَلُّ عليها ، ويذبح لغير الله تعالى ، [ اللَّسان : نصب ] .

ومن المعلوم المعروف أنَّ العرب اتَّخذوا آلهتهم في الجاهليَّة من أشياء لاتُحْصى ، ومع ذلك لم يروا مطلقاً أن الحجر الأسود كان ضمن آلهتهم ، بل كانت له مكانة خاصَّة محترمة ، لأنَّه من بقايا بناء إبراهيم للكعبة .

فالحجر الأسود ، حجر عادي ، يختلف بلونه عن بقيَّة حجارة الكعبة ، لأنَّه عن بقيَّة حجارة الكعبة ، لأنَّه عن الله عن عوستاف لوبون (٥)

من أُسسها ، جُعِل بداية للطَّواف حولها ، ليستطيع الحاج الطَّائف معرفة عدد مرَّات الطَّواف ، فتميَّز الحجر الأسود عن بقيَّة حجارة الكعبة ، واعتبر مركزاً لتنظيم الطَّواف ، وبقي الحجر الوحيد الَّذي لم يتغيَّر مكانه كلما أُعيد بناء الكعبة أو إصلاحها .

وقف عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه يوماً أمام الحجر الأسود ، وقال : « إنِّي أعلم أنَّك حجر لاتضرُّ ولا تنفع ، ولولا أنَّني رأيت رسول الله عَيِّلَةُ يقبِّلك ماقبَّلتك » .

فاستلام الحجر الأسود في الحج لا يرجع إلى تقديس الحجر ذاته ، إنَّا يرجع إلى اعتبار رمزي تاريخي .

## - ٣ -

« وكان من دواعي الفخر عند العرب تزيين الكعبة الَّتي كان اليهود شديدي التَّعظيم لها أيضاً » ، [ صفحة ١٢٤ ] (٧) .

لاندري من أيِّ المصادر اقتبس مؤرِّخنا (غوستاف لوبون) خبر تعظيم اليهود للكعبة ، وما عرفنا مطلقاً في تاريخ اليهود ، وفي تاريخ الكعبة ، أيَّة صلة ، أو علاقة بينها ، ولم يكن لليهود عبر تاريخ ديانتهم أيَّة عبادة أو تقديس أو تعظيم للكعبة ، حتى توراتهم (٨) عندما ذكرت إبراهيم وهاجر وإساعيل ، لم تذكر أيَّ كلمة عن الكعبة أو تقديسها .

<sup>(</sup>٧) ويذكر في هذه الصَّفحة ذاتها [ ١٢٤ ] ، أنَّ إبراهم ذبح ابنه إسحاق ، والصَّواب : إسماعيل ، كا جاء في القرآن الكريم ، الذي ثبت علميًا أنَّ كلَ مافيه ، أحداث وظواهر ، حقيقة لا يدنو منها شكَّ أو ريب مطلقا .

<sup>(</sup>٨) سفر التكوين ، الفصل ١١ وما بعده .

لقد اقتصر تاريخ الكعبة على علاقة بينها وبين إبراهيم عليه السّلام: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ القَوَاعِدَ مِنَ البَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنا تَقَبَّلْ مِنّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ القَوَاعِدَ مِنَ البَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنا تَقبَّلْ مِنّا وَاجْعَلْنا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنا وَتُب عَلَيْمِ مُ تَعَلَيْهِمْ وَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ وَتُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ وَتُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ وَيُولِدُ مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ، [ البقرة آياتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ، [ البقرة المَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ، [ البقرة المُعَنْ فيهم مُن المِنْ المُنْ المُنْ المُن المُنْ المُنْ اللّهُ الْمُنْ الْمُولُونُ الْمُنْ الْمُعْلِمْ الْمُنْ الْمُونُ الْمُنْ الْمُ

ثمَّ جدَّد هذه العلاقة القائمة على عبادة الله وتوحيده ، النَّبِيُّ مَمَّد عَلِيْكُم ، وليَّكُم ، وليَّكُم ، وليك

أمَّا إن كان لوبون يشير بقوله : « الَّتي كان اليهود شديدي التَّعظيم لها أيضاً » ، إلى جمع من رجالاتهم ، منهم سيِّدهم حُيَيّ بن أخْطَب النَّضري ، وعظيمهم سلام بن مشكم ، ورئيسهم كنانة بن أبي الْحُقَيْق ، وهَوْذَة بن قيس الوائلي .. حين قدموا مكّة على قريش ، يدعونهم ويحرّضونهم على حرب رسول الله عَلَيْلَة ، وقالوا : إنا سنكون معكم عليه حتّى نستأصله .

فقال أبو سفيان : مرحباً وأهلاً ، وأحب النَّاس إلينا من أعاننا على عداوة عمَّد ، وقال : لكن لانأمنكم إلا إن سجدتم لآلهتنا حتَّى نطمئنَّ إليكم ، ففعلوا (١٠) .

إذا كان لوبون يشير إلى هذه الحادثة ، فقد أخطأ الدّلالة ، فالحادثة تدلّ على سجود وفد اليهود - وهذا يخالف عقيدتهم كُلِّيّاً - للأصنام ، لااعتقاداً بها ، ولا تعظياً للكعبة حيث هذه الأصنام ، بل حقداً على الإسلام وأهله ، ورجاء أن يحققوا ما جاؤوا من أجله ، ألا وهو تأليب قريش والقبائل العربيّة على النّي عَلَيْكُم ، والسّير إلى المدينة المنوّرة لاستئصاله كا زعوا .

<sup>(</sup>٩) كانت هذه الحادثة عندما جاء اليهود يحرّضون قريشاً على قتال النّبيّ عَلِيْتُهُ ، ونجعوا في جمع القبائل ( الأحزاب ) سنة ٥ هـ الّتي أطبقت على المدينة المنوّرة تريد استئصال الإسلام والمسلمين .

« والحقّ أن وقت جمع العرب على دين واحد كان قد حان ، وهذا ماعرف ه محمّد ، وفي الوجه الَّذي عرفه فيه سرَّ قوَّته ، وهو الَّذي لم يفكِّر قطّ في إقامة دين جديد خلافاً لما يقال أحياناً ، وهو الَّذي أنبأ النَّاس بأنَّ الإله الواحد هو إله باني الكعبة ، أي إله إبراهيم ، الَّذي كان العرب يُجلُّونه ويعظِّمونه .

وعلائم اتّجاه العرب أيّام ظهور ممّد إلى الوحدة السّياسيّة والدّينيّة كثيرة ، فما حدث من الثّور بالأوثان في عهد قياصرة الرّومان ، حدث مثله في بلاد العرب ، حيث ضعفت المعتقدات القديمة ، وفقدت الأصنام نفوذها ، ودبّ الهرم في آلهتها ، والآلهة مما يجب أن يهرم » ، [صفحة ١٢٤].

إِنَّ سِرَّ قَوَّة مُمَّد عَلِيْكُمُ لِيس فِي معرفته بأن وقت جمع العرب على دين واحد كان قد حان ، وإنَّما سِرُّ قَوَّته فِي إيمانه بصدق ما أُوحي إليه مستمدًا تلك القوّة من الله ، الَّذي امتلأ قلب مُحَّد عَلِيْكُمُ إيماناً به ، وتسليماً لإرادته ، وتنفيذاً لتعاليمه .

وإن الدّين الجديد لم يفكّر محمَّد عَلَيْنَةُ عِلَا اللّه عَالِ حجارة لا تضرّ أثناء تحنّته في غار حراء إلاّ بأن تلك الأوثان والأصنام ، ماهي إلاّ حجارة لا تضرّ ولا تنفع ، لا تضرّ إن تُركَت ، ولا تنفع إن عُبِدت ، في غار حراء «كان محمَّد على التفرّ إن تُركَت ، ولا تنفع إن عُبِدت ، في غار حراء «كان محمَّد على الله على الله الله كان ينه السّكون في تلك الجبال الّتي كان ينه من فيخلو فيها بنفسه متأمّلاً في السَّماء ذات الكواكب ، مُنصتاً إلى ماكان يسمعه من أعمق أعماق قلبه ، وهو الرَّجل الأمِّي الفطري الصَّادق ، وذلك الصَّوت هو صوت الحقيقة الأبديّة ، الخارج من قلب الأشياء نفسها ، إنَّه كان يرى تلك الأشياء في عصره على غير استقامة ، وقد كان هو لا يطيق غير الحق ، والحق الله يكن الإجدال فيه ، وكان لا يقدر أن يعيش إلا في علم الحقيقة ، وكان يرى أن كلَّ ماحوله من فيه ، وكان لا يكن بحق ، فالحياة الّتي عليها قريش لم تكن حياة صحيحة : متوّلين الأحوال لم يكن بحق ، فالحياة الّتي عليها قريش لم تكن حياة صحيحة : متوّلين

يبعثون بقوافل للتّجارة ، ويربحون أرباحاً فاحشة ، وبوادٍ يشنّون الغارات ، ولا يعرفون إلا الفوض ، وأفّاقون يفعلون كلَّ ما يخطر ببالهم ، وكلُّ هؤلاء لا يحيون حياة صحيحة ، وينسون أن الأصنام المصفوفة في الكعبة ، ليست إلاَّ معبودات باطلة ، وإن الهُبَل ذا اللِّحية الكبيرة لم يكن إلاَّ باطلاً »(١٠) ، ثمَّ جاءه وَيَا الله الواحد ، تلك العقيدة الَّتي كان قد دعا إليه أبو الأنبياء إبراهيم عليه السَّلام .

أمّا ما يذكره لوبون ، من أن العرب اتَّجهوا قبل ظهور مَّد عَلِيْكُمُ إلى وحدة سياسيَّة ودينيَّة ، وثورة منهم على الأوثان ، وأن الأصنام فقدت نفوذها ، فربًا كان العكس هو الأصح ، فقد كان العرب في حال من التَّجزئة السياسيَّة والقبليَّة يندر مثيلها ، كا كانت الكثرة منهم على تمسُّك بأصنامهم وأوثانهم ، ومن كان على شيء من الوعي قال عنها : ﴿ أَلَا للهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمُ إلاَّ لِيُقرِّبُونا إلى اللهِ زُلْفَى إنَّ الله يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ في مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلُونَ إنَّ الله لا يَهْدي مَنْ هُو كَاذبٌ كَفَّارٌ ﴾ [ الزَّم ٢/٣٩] .

فأين لَمَسَ لوبون بوادر الوحدة السِّياسيَّة والدِّينيَّة ؟

وأين رأى أو قرأ بوادر الكفر بالأصنام والأوثان لدى عامّة عرب الجزيرة ، وقد قامت قريش \_ والقبائل معها \_ تقاتل محداً على الله تعلى قواها ، وبكل ما يمكن من تعبئته وحشده ، لأنَّه سفَّه أحلامهم الَّتي تعبد أصناماً ، وتركع أمام أنصاب ، وتذبح لأوثان ؟

لقد وصل الأمر ببعض قبائلهم إلى الإيان بنبوَّة محمَّد عَلَيْكُم ، ودعوت الجديدة ، على أن يترك لهم صماً يعبدونه ، أو وثناً يقدّسونه .

<sup>(</sup>١٠) حاضر العالم الإسلامي ٤٧/١

« وتقول القصّة إن محمّداً سافر مرّة مع عمّه إلى سوريّة ، فتعرّف في بُصْرى براهب نسطوري في دير نصراني ، فتلقّى منه علم التّوراة » ، [ صفحة ١٣٠ ] .

« وتهيّأ له \_ عَيْنِيٍّهُ \_ بذلك السَّفر إلى سوريَّة والاجتماع مرّة ثانية بالرَّاهب النّذي أطلعه سابقاً على علم التّوراة ... » ، [ صفحة ١٣٠ أيضاً ] .

ليت الكاتب الكبير غوستاف لوبون ، لم ينزلق إلى مهاوي المستشرقين الله ين الله الم يحكِّموا المنطق والعقل والتَّاريخ عندما الله الوالي أو لفَّقوا عده الشَّبهة ، ليته تحرَّى الحقيقة قبل أن يسجِّل تلك العبارات الَّتي تقول بأنَّ محَّداً عَلَيْكَ تعرَّف في بُصْرى على راهب نصراني ، وتلقَّى منه علم التَّوراة .

ونحن نتنى له ذلك ليبقى في مستوى علمي رفيع ، ولكي لا يهبط إلى مستوى المستشرقين المبشرين الله يتجرّدوا عن عواطفهم وبيئتهم ونزعاتهم المختلفة ، ولم يتخلّوا عن الأفكار المسبقة ، والله نين أصيبوا - عن قصد وتصيم بداء الأحكام المسبقة ، هذا الدّاء الله الني استعصى شفاؤه على كبار النّطاسيين الحكاء ، رغ جهودهم العلميّة المضنية .

فلو تحرّى (لوبون) الحقيقة ، لعرف أنَّ ممّداً عَيْلِيّةٍ حين رافق عمّه أبا طالب ، كان ولداً صغيراً لاتسمح سِنّه بتلقّي كتاب ساوي كبير هو التّوراة ، ولم يكن هدذا اللّقاء إلاّ لقاء عابراً ، والقصّة كانت بين الرّاهب بَحيرى وأبي طالب ، وبوجود رجال القافلة القرشيّين ، وما دام (لوبون) يتحدّث عن القصّة ويقرّ بها ، فعليه أن يؤمن بنبوّة محمّد بن عبد الله بن عبد المطّلب القصّة ويقرّ بها ، فعليه أن يؤمن بنبوّة محمّد بن عبد الله بن عبد الطلب عبد الله بن عبد المستغير عمم عرف في ذلك الولد الصّغير الرّواية ، وحذّر عمّه من كيد يهود ، فهل نأخذ جزءاً من الرّواية ، ونترك جزءاً آخر ؟

وتقول القصَّة هنا : إنَّه م عَلَيْكَ مِ مَلَيْكَ منه علم التَّوراة ، فلماذا لم يتلقَّ منه الإنجيل ، خصوصاً وأنّ الرَّاهب نصراني نسطوري (١١١) ؟ فلماذا قصرت الرَّواية قولها على التَّوراة ؟

والأمر الآخر ، لوأنّه عَلِيْتُهِ تلقّى علم التّوراة من بَحِيرى في بُصْرى ، لجاء في القرآن الكريم الكثير الكثير مما يخالف العلم الحديث ، كا هي الحال بالنّسبة للتّوراة ، حسب الدّراسات الحديثة المستفيضة ، ومنها مانجده في كتاب الدكتور موريس بوكاي : ( دراسة الكتب المقدّسة في ضوء المعارف الحديثة ) ، علماً بأنّ الكشوف العلميّة الحديثة تكشف كلّ فترة وأخرى عن صحّة اللّفتات العلميّة الكونيّة والطّبيّة .. الّتي وردت في القرآن الكريم ، كلُّ ذلك يدلُّ على أنّ القرآن الكريم كتاب الله الْمُنْزَل على محمّد على الله الكريم كتاب الله الْمُنْزَل على محمّد على الله على من عند بَشَر .

( فتلقّی منه علم التّوراة ) ، تزییف یدلّ علی ماکان للیهود من ید فی اختلاقه ، وصیاغته ، بالشّکل الّذي یناسب مصالحهم ، ویحقّق أغراضهم ، ویظهر هذا التّزییف الیهودي أکثر في اللّعب بروایات التّاریخ في العبارة التّالیة ، الّتي أوردها ( لوبون ) في الصّفحة ذاتها ، والّتي تقول : إنّ محمّداً عُلِيليّ تهيّا له لقاء الرّاهب مرّة أخرى في سفره إلى سوريّة ، وهذه دسيسة أخرى ، حيث تجمع روایات التّاریخ الّتي جاءت علی ذکر تفاصیل سیرة محمّد علی الله بریارة واحدة بزیارة إلى بلاد الشّام بعد زیارته الأولى وهو صغیر مع عمّه ، إلا بزیارة واحدة فقط ، وهو في الخامسة والعشرین من عمره ، بتجارة للسّیّدة خدیجة بنت خویلد ، وکان یرافقه فیها ( میسرة ) أحد غلمانها ، ولم یذکر في هذه الرّحلة الّتي خویلد ، وکان یرافقه فیها ( میسرة ) أحد غلمانها ، ولم یذکر في هذه الرّحلة الّتي

<sup>(</sup>١١) النّساطرة : ينسبون إلى نسطور Nestorius [ نحو ٣٨٠ ـ ٢٥١ م ] ، بطريرك القسطنطينيَّة سنة ٢٢٨ م ، قال بأُقنومَيْن في السيِّد المسيح ، وأنكر على مريم لقب أُم الله ، حرمه مجمع افسوس سنة ٢٣١ م ، يقيم النّساطرة في العراق ومنهم طائفة تقيم في الهند وإيران ، [ محاضرات في النّصرانيَّة ، ص ٢٥٦ ] .

استغرقت أيَّاماً ، أيَّ شيء عن لقاء جديد مع هذا الرَّاهب ، لأنَّ لقي وجه ربِّه منذ سنوات ، وأضحت عظامه في التَّرى رمياً .

ولنفرض جدلاً ـ لاحقيقة ـ أنّه لقيه لساعات ، فهل أعطاه خلالها رسالة أكثر بما عنده ؟ وهل بقيت تلك الرّسالة ، أو العلوم ، كامنة خمسة عشر عاماً ، لتظهر بعد ذلك على شكل رسالة جديدة ، تختلف اختلافاً كبيراً بتشريعاتها الدّينيّة والاجتاعيّة والسيّاسيّة والاقتصاديّة ، عن تلك الّتي كان يدعو لها ذلك الرّاهب النّسطوري وأمثاله ؟

وأين نجد اللِّقاء بين ماكان عند بَحيرى وأمثاله من خلافات حول طبيعة السيح عليه السَّلام، وبين ماجاء في رسالة محمَّد عليه السيح عليه السَّلام، وبين ماجاء في رسالة محمَّد عليه السيح عليه السيح عليه السيح عليه ورسوله ؟ وأين هي تعاليم الإسلام وتشريعاته في جوانب التوراة والإنجيل ؟

يقول (كارادوفو) (١٢) عن قصَّة بَحِيرى الرَّاهب: خرافة ، وكيف لاتكون خرافة القصَّةُ الَّتِي تَجعل بحيرى الرَّاهب الأعجميَّ ينطق بمثل القرآن ـ الكريم ـ اللَّذي عجزت عنه مصاقع (١٣) خطباء العرب ، وفحول شعرائهم أفصح وأبلغ ماكانوا .

وبما يثبت خرافة : فتلقَّى محمَّد عَلَيْكَمْ من بَحِيرى الرَّاهب علم التَّوراة ، النَّقاط الختصرة التَّالية (١٤) :

<sup>(</sup>١٢) مفكّرو الإسلام ، [ حاضر العالم الإسلامي ٤٠/١ ] .

<sup>(</sup>١٢) الْمِصْقَعُ : البليغ الماهر في خطبته ، والصَّقعُ : البلاغة في الكلام والوقوع على المعاني ، [ اللَّسان : صقم ] .

<sup>(</sup>١٤) لأنا عالجنا الأمر بشكل مفصّل في كتاب : ( الإسلام في قفص الاتّمام ) .

- ١ ـ لماذا لم يجمع بحيرى قومه الرَّوم من حوله ، بعد أن يَـدَّعي هـذه العلوم الَّتي قدَّمها لحمَّد عَلِيلَةٍ ، فيغلب من سواهم ؟
  - ٢ ـ وهل بَحِيرى رئيس أكاديميَّة لتخريج أنبياء ، وكتب معجزة ؟
    - ٣ ـ ولماذا لم يخرِّج عشرات الأنبياء ، واكتفى بواحد فقط ؟
- ٤ ـ زمن الزيارة قصير جداً ، وحجم القرآن الكريم كبير ، فلو اختار بحيرى شاباً قارئاً متعلّماً لتسهل المهمة المزعومة !!
- ٥ ـ وما العلاقة بين محمَّد عَلِي وبحيرى ؟ مانوعها ؟ ومتى بدأت ؟ ولِمَ اختار بحيرى غلاماً من مكّة ؟
- ٦ ـ لقد كان رجالات القافلة القرشيُّون خلال اللِّقاء ، فلوأعطاه (علم التَّوراة) ، لقالوا ذلك لقريش خاصَّة ، والعرب عامَّة ، عندما أعلن عَلَيْتُهُ نبوَّته !!
- ٧ ـ وأحداث مابعد الهجرة ، هذا السيل المزدحم من الأحداث ، أين بحيرى منها ؟
- ٨ ـ والإعجاز الغيبي والعلمي الذي نراه في القرآن الكريم ، فوق طاقة البشر وقدرتهم .
  - ٩ ـ ومن أين لأعجمي كبحيرى هذا الإعجاز اللُّغوي ؟
- ١٠ ـ والتَّحـدي قـامُ لكلِّ البشر ، وفي كلِّ زمـان ومكان ، والبـاحث عن ( هويَّة النَّص القرآني ) ، علمياً وفكرياً ، وبتجرَّد وموضوعيَّة ، بعيداً عن : ( داء الأحكام المسبقة ) ، يجد نفسه أمام نصِّ موحى ، إلهيِّ ساويٍّ ، نزل على قلب المصطفى محمَّد بن عبد الله عَيْنِيَةٍ .

ويجد الباحث في هذه القصّة ، أن بحيرى هو المستفيد الأوّل والأخير من لقائه بحمّد عَلِيَّةً ، فلولا هذا اللّقاء ، لاندثر اسمه كا اندثرت أسماء ألوف الرّهبان من قبله ، ومن بعده .

هـذا ... وإرجاع القرآن الكريم إلى عناصر يهوديَّة أو نصرانيَّة أمر قـديم جديد ، قاله كثيرون من المستشرقين ، وردَّده كلُّ المبشِّرين .

قاله جولدتسهير : « فتبشير النَّبي العربي ليس إلاَّ مزيجاً منتخباً من معارف وآراء دينيَّة ، عرفها بفضل اتِّصاله بالعناصر اليهوديَّة والمسيحيَّة الَّتي تأثَّر بها تـأثُراً عميقاً .. »(١٥) .

وتكلَّم بلاشير عن التَّشابه مع القصص اليهودي والمسيحي (١٦).

وقرَّره فيليب أرلنجي : كان محمَّد في المدينة تلمينداً لليهود ، وهم الَّذين كوَّنوه (١٧) ..

وقاله يوليوس فلهاوزن ، والأب لامانس ، والدكتور بروز أستاذ الفقه الإنجيلي في جامعة بيل ، وسيديو : « أُلْهِمَ محمَّد المبادئ اليهوديَّة والنَّصرانيَّة فأقام ديناً بعيداً عن الخوارق .. »(١٨) .

أمَّا شاخت في كتابه: (أصول الشَّريعة المحمديَّة) The Origins of أمَّا شاخت في كتابه: (أصول الشّريعة في السول الشّريعة السلاميّة من أصول الشّريعة (المحمديّة) محاول خلاله أن يقتلع جذور الشّريعة الإسلاميّة، ويقضي على تتاريخ التّشريع الإسلامي قضاءً تاماً، وظنَّ المستشرقون أنَّ شاخت جاء

<sup>(</sup>١٥) مناهج المستشرقين ٢١/١

<sup>(</sup>١٦) المرجع السَّابق ٢١/١ أيضاً .

<sup>(</sup>١٧) المرجع السَّابق ٢٢/١

<sup>(</sup>١٨) تاريخ العرب ٥٨ ، ط٢ ، سنة ١٩٦٩ م .

عالا يأتيه الباطل ، وأنَّه قدَّم نظريَّة غير قابلة للدَّحض في إطارها الواسع (١١) ، حتَّى إنَّهم لم يسمحوا لطالب في جامعة لندن ، ولا في جامعة كبردج ، اللَّتين ترفعان لواء الحريَّة والتَّجرُّد في البحث العلمي ، أن يجعل موضوع أطروحته دراسة نقديَّة لكتاب شاخت : ( أصول الشَّريعة الحمَّديَّة ) (٢٠) !!

# ومن المضحكات في هذا الصَّدد:

اكتشاف كليمان هوار (٢١) مصدراً جديداً للقرآن الكريم ، إنَّه شِعْرَ أُميَّة بن أبي الصَّلت (٢٢) !؟! الَّذي عاش في صدر الإسلام ، وتوفي بعد الهجرة متأثّراً بمع من القرآن الكريم .

وصدور كتاب عن جامعة كبردج ، تحت عنوان : ( الهاجِرِيَّة ، وتكوين العالم الإسلامي ) : [Hagariem, The Making of the Islamic World] ، بقلم باتر بشاكرون ، ومبكل كول ، ومما جاء فيه :

<sup>(</sup>١٩) وصف ( جوزيف شاخت ) علماء المسلمين كافة في كتابه المذكور ، وخلال القرون الثلاثـة الأولى من الهجرة ، بأنَّهم كانوا كذَّابين ملفّقين غير أمناء .

<sup>(</sup>۲۰) مناهج المستشرقين ۱۸/۱

<sup>(</sup>٢١) المرجع السَّابق ٢٣/١

<sup>(</sup>٢٢) أُميَّة بن عبد الله أبي الصَّلْت بن أبي ربيعة بن عوف الثُقفي [ ت ٥ هـ = ١٦٦ م ] شاعر جاهلي حكيم ، من أهل الطَّائف ، كان مطَلعاً على الكتب القديمة ، يلبس المسوح تعبُداً ، وهو مَن حرَّموا على أنفسهم الخر ونبذوا عبادة الأوثان في الجاهليّة ، ورحل إلى البحرين فأقام ثماني سنين ظهر في أثنائها الإسلام ، وعاد إلى الطَّائف ، فسأل عن خبر محمَّد بن عبد الله يَوَلِيُّ فقيل له : يزعم أنّه نبيً ، فخرج حتَّى قدم عليه بمكنة وسمع منه آيات من القرآن الكريم ، وانصرف عنه ، فتبعته قريش تسأله عن رأيه فيه ، فقال : أشهد أنّه على الحقَّ ، قالوا : فهل تتَبعه ؟ فقال : حتَّى أنظر في آمره ، وخرج إلى الشَّام ، وهاجر رسول الله يَوْلِيُّ إلى المدينة ، وحدثت وقعة بدر الكبرى ، وعاد أُميَّة من الشَّام يريد الإسلام ، فعلم بمقتل أهل بدر وفيهم ابنا خال له ، فامتنع ، وأقام في الطَّائف إلى أن مات .

وهو أوَّل من جعل في أوَّل الكتب : بأسمك اللَّهم ، فكتبتها قريش ، [ الأعلام ٢٣/٢ ] .

الإسلام دين وضعي ، أُسِّست قواعده في عهد الخليفة عبد الملك بن مروان (٢٢) ، أمّا ماكان قبل ذلك ، فقد كان شيئاً اسمه ( الهاجريَّة ) ، الهاجريَّة هي عبارة عن كلام كتبه ذيبوس (!) يقول فيه إنّ النَّبيُّ مُمَّد بشَّر بدين يُعَدُّ استكالاً للدِّيانة الهاجريَّة ، وأنَّ هذا الاسم ينسب إلى السَّيِّدة هاجر زوجة إبراهيم ، وأمِّ إساعيل .

ويصل التَّضليل والافتراء ، بل والكذب والدَّجل ، بالكاتِبَيْن إلى حَدِّ التَّشكيك بلاسندٍ أو دليل ، في حدوث الهجرة النَّبويَّة ، ويقولان : إنَّ اسم هاجر هذا تمَّ تحريره بعد ذلك ، في القرن الشَّامن الميلادي ، ليعطي معنى الهجرة من مكَّة إلى المدينة ، وهي واقعة يُشكِّك فيها الباحثان ( العظيمان ) ، ويحاولان الادِّعاء بأنَّ الهجرة النَّبويَّة إلى يثرب لم تحدث قط .

ويقولان : إنَّ مصادرنا ليست مصادر يهوديَّة ، وهذا النَّفي وحده يكفينا ، يكاد المريب أن يقول خذوني ، ويقولان : مصادرنا قِبْطِيَّة وأرمنيَّة وسُرْيانيَّة مجهولة ، أهملها المؤرِّخون .

وليس أدلُّ على ضلال هذه الوجهة وكذبها ، من أنَّ هذه المصادر لوكانت موجودة فعلاً ، لنشروها ، وقد نشروا ماهو أتفه منها ، ألم نقل إنَّها من المضحكات!!

إنَّ حديث المستشرقين عن إسلام مسيحي أو يهودي ، أمر ينقضه البحث المجرَّد ، ويردُّه الَّذين أسلموا من الطَّرفين ، فلو لم يَرَ هـؤلاء أنَّ الإسلام دين

<sup>(</sup>٢٣) عبد الملك بن مروان [ ٢٦ - ٨٦ هـ = ٦٤٦ - ٧٠٥ م ] ، انتقلت إليه الخلافة بموت أبيه سنة ٥٠ هـ ، فكان شديداً على معانديه ، قويً الهيبة ، نُقلَت في أيَّامه الدَّواوين من الفارسيَّة والرُّوميَّة إلى العربيَّة ، وضبطت الحروف بالنَّقاط والحركات ، وهو أوَّل من صكَّ الدَّنانير في الإسلام ، [الأعلام ١٦٥/٤] .

جديد ، نظرته إلى الكون والحياة والإنسان تختلف عن نظرة المسيحيَّة واليهوديَّة لل اعتنقوه (٢٤) ، وهم من الذين شهد لهم النَّاس برجاحة عقلهم ، وعمق فلسفتهم .

فلئن كان هدف موسى عليه السَّلام حرِّيَّة قوم ، دون الالتفات إلى البشريَّة (٢٥) .

وهدف عيسى عليه السَّلام إلقاء المواعظ في الحبَّة .

فإنَّ هدف محمَّد عَلِي شيء آخر ، لا تستقيم الحرِّيَة بدونه ، ولا تمَّ الحبَّة ، ولا أي خلق كريم آخر من غيره ، لقد كان هدف المصطفى عَلِي الله العقل من عقاله ، وتنية سلطانه ، حتَّى يبلغ حدّ الكمال في حبِّه للحقيقة ، وفي بحثه عنها ، وفي اتباعه لها ، وفي نشره إيَّاها ، عا يحقِّق السَّعادة والطمأنينة للإنسانيَّة جمعاء ، وإن فتَّش الإسلام عن قاض ليحكم بمصدره الإلهي ، فإلى العقل مرجعه ، وإذا حاجَّ فبحكم العقل ، وإذا سخط فعلى معطلي العقل ، وإذا رضي فعن أولي العقل .

\_ 7 \_

« ولم يخبرنا التَّاريخ عن مسيرة محمَّد في السَّنوات الخس عشرة ، الَّتي انقضت بعد زواجه بخديجة ، ويفترض ، وإن لم يقم دليل على ذلك أنَّه كان يفكِّر في أثنائها في مبادئ دينه الَّذي سيكون زعيه ، ولم يَبْدُ منه في تلك السَّنوات أيَّ نفور من عبادات العرب مع ذلك ، كا أنَّه لم يقع فيها ما يدلُّ على تفكيره في قلب تلك العبادات رأْساً على عقب » ، [صفحة ١٣١].

<sup>(</sup>٢٤) الحوادث التَّاريخيَّة يجب أن تكون خطوطها الرَّئيسة متشابهة ، كخلق أدم ، وخروج بني إسرائيل ..

<sup>(</sup>٢٥) حتَّى إلههم (يهوه ) إله محلِّي خاص باليهود فقط ، وهم الصَّفوة ، والعالم كلُّه مسخَّر لهم .

إنّ تناقضاً واضحاً وقع به (لوبون) في المقطع السَّابق ، حيث يقول : إنّ محمَّداً عَلَيْكَةٍ كان يفكّر في أثنائها ، أثناء السَّنوات الخس عشرة الَّتي انقضت بعد زواجه من خديجة ، في مبادئ دينه الَّذي سيكون زعيه ، ثمَّ يقول : إنّه لم يقم فيها ما يدلُّ على تفكير في قلب تلك العبادات رأساً على عقب .

فإن افترضنا قبول ما يقول ، فكيف يفكّر محمَّد عَلَيْ في إقامة دين على أُسس الوحدانيَّة ، وعدم الشِّرك بالله تعالى ، ثمَّ نقبل أنَّ هذا التَّفكير لا يقلب عبادات مجتمعة رأْساً على عقب ، فالوحدانيَّة لله الخالق العظيم ، لاتتَفق أبداً مع عبادة الأصنام والأوثان ، الَّتي كان عليها عرب ماقبل الإسلام .

وليس صحيحاً أنَّ الأخبار عن سيرة محمَّد عَلِيْ في السَّنوات الحمّس عشرة الَّتي انقضت بعد زواجه من خديجة غير متوفِّرة ، فلو عاد ( لوبون ) إلى المصادر الَّتي أخذ منها أخبار محمَّد عَلِيْ قبل هذه الفترة وبعدها ، لوجد فيها أخباره عَلِيْ دون انقطاع ، وكان على ( لوبون ) ألاَّ ينسى أنّ النَّيَّ عَلِيْ بعد زواجه من خديجة ، تيا من مالها ماجعله أكثر تفرَّغاً للتَّحنَّث في غار حراء ، بعيداً عن صخب مكة ، هذه المدينة الصَّاخبة دينياً وتجارياً ، وفي غار حراء كانت العناية الإلهيَّة تهيئ محمَّداً عَلَيْ لله رسالة السَّماء إلى النَّاس كافَّة ، كا حمل قبله موسى عليه السَّلام رسالة السَّماء إلى قومه ، وكا حمل عيسى عليه السَّلام أيضاً رسالة السَّماء إلى قومه ، ونؤمن بنلك ، ثمَّ نرفض ما يشبه ذلك لحمَّد عَلَيْ اللَّه ؟!

ألا يكفي دليلاً على تفكير محمَّد عَلِيلَةٍ بخطأ عبادات قومه ، وإنكاره لها ، أنَّـه ماسجد قبل بعثته لصنم أو وثن ؟

لقد اتَّفقت الأخبار على أنَّ مَمَّداً مَا يَا اللَّهِ كان في الدَّرجة العُلْيا من شرف النَّفس ، وكان يلقَّب ( بالأمين ) ، أي الرَّجل الثِّقة المعتد عليه إلى أقصى درجات الثِّقة ، أي إنَّه المثل الأعلى في الاستقامة .

وفي مكَّة استر الأمين عَلِيَّةٍ بتجارته مع شركاء منهم السَّائب بن أي السَّائب .

ولم ينقطع عَنِيْ عن قومه في أعمالهم الجماعيَّة ، وكان يحضر دار النَّدوة ، جاء وفد من الين ، ورأى فيه كبارهم ـ بدار النَّدوة ـ نظرات قويَّة أحياناً ، وهادئة مستبشرة أحياناً أخرى ، فقال أحدهم : مالي أرى هذا الغلام تارة ينظر إليكم بعيني لبؤة ، وأخرى بعيني عذراء خفرة (٢٧) ، والله لوأنَّ نظرته الأولى كانت سهاماً لانتظمت أفئدتكم فؤاداً فؤاداً ، ولو أنَّ نظرته الثَّانية كانت نسياً لأنشرت أمواتكم .

لقد عاش عَلَيْكُ أحداث قومه وبيئته كلّها ، ولم يكن ( الأمين ) نكرة في مجتمعه الّذي وُلد وشبّ فيه ، وأخباره في كتب السّيرة متوفّرة للباحث عنها ، وما درست سيرته عَلَيْكُ ، حتّى في دقائق الأمور وتفاصيلها ، من الولادة إلى الوفاة .

\_ ٧ \_

« كان محمَّد يقابل ضروب الأذى والتَّعذيب بالصَّبر وسعة الصَّدر ، وكان يجتذب ببلاغته في كلِّ يوم أصحاباً آخرين » ، [ صفحة ١٣٣ ] .

لم يكن محمَّد عَلِيلَةٌ يجتذب ببلاغته النَّاس ، بل كان يجتذب ببلاغة القرآن الكريم ، وسحر بيان القرآن الكريم ، وفصاحة آيات القرآن الكريم ، وروعتها .

<sup>(</sup>٢٦) السَّائب بن أبي السَّائب ، شريك النَّبِيِّ عَلِيَّ قبل المبعث بمكّة ، قال عنه عَلَيْتِي : « نعم الشَّريك ، كان لا يُشَاري ولا يُمَاري » ، أسلم وحَسُنَ إسلامه ، [أسد الغابة ٢٠٥/٢] ، والمشاراة : اللَّجاج والجادلة بالباطل .

<sup>(</sup>٢٧) الحفر: شدّة الحياء، [اللّسان: خفر].

ولو كان الأمر « اجتذاب ببلاغة بَشَر » لقدر عليه الكثير من فصحاء العرب وخطبائهم ، لكن التَّحدَّي جاء من قبل من لا يستطيع أحد من مخلوقاته أن يقف أمام تحدِّيه ، إنَّه الله قيُّوم السَّموات والأرض ، الَّذي بعث محَّداً بالحقِّ ، وأنطقة بآيات القرآن الكريم ، فكان وما يزال ، المعجزة الخالدة لنبوَّة محمد بن عبد الله مِلْ الله مِلْ الله عَلَيْ :

﴿ وَإِنْ كُنْتُم فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَآدْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۞ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا \_ وَلَنْ تَفْعَلُوا \_ فَاتَّقُوا النَّالَ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلكَافِرِينَ ۞ ، [البقرة ٢٣/٢ \_ ٢٤] . النَّارَ الَّتِي وَقُودُها النَّاسُ والْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلكَافِرِينَ ۞ ، [البقرة ٢٣/٢ \_ ٢٤] .

﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَلْ لا يَوْمِنُونَ ۞ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ ، [ الطُور ٢٣/٥٢ ـ ٣٤ ] .

وأين بلاغته عَلِيُّهُ قبل البعثة ؟ ولماذا لم يجتذب بها أهل مكّة ؟

إنَّه اجتذب العربَ بالقرآن الكريم ، ولو كان القرآن من كلام محمَّد عَلَيْكُمْ لَكُونَ مُ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وكان كبراء قريش يجذبهم القرآن الكريم لاستاعه ، وإن لم يؤمنوا ، لقد سمعه الوليد بن المغيرة (٢٨) ، فقال لقريش في وصفه : إنَّ له لحلاوة ، وإنّ عليه

<sup>(</sup>٢٨) الوليد بن المغيرة [ ٩٥ ق . هـ ـ ١ هـ = ٥٣٠ ـ ٦٢٢ م ] : من قضاة العرب في الجاهليَّة ، ومن زعماء قريش . يُقال له ( العدل ) لأنّه كان عدل قريش كلّها ، كانت قريش تكسو البيت جميعها ، والوليد يكسوه وحده ، وكان ممن حرّم الخر في الجاهليَّة ، أدرك الإسلام وهو شيخ هرم ، فعاداه وقاوم دعوته ، قال ابن الأثير : وهو الذي جمع قريشاً وقال : إنَّ النَّاس يأتونكم أيَّام الحجِّ ، فيسألونكم عن محمَّد ، فتختلف أقوالكم فيه ، فيقول هذا : كاهن ، ويقول هذا : =

لطلاوة ، وإن أعلاه لمثر ، وإن أسفله لمغدق (٢٩) ، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه ، ما يقول هذا بَشَر ، وهو الَّذي جمع قريشاً وقال : إنَّ النَّاس يأتونكم أيَّام الحج ، فيسألونكم عن محَّد ، فتختلف أقوالكم فيه ، فيقول هذا : كاهن ، ويقول هذا : شاعر ، ويقول هذا : مجنون ، وليس يشبه واحداً بما يقولون ، ولكن أصلح ما قيل فيه : « ساحر » ، لأنه يفرِّق بين المرء وأخيه ، والزَّوج وزوجته (٢٠) .

لقد نفى الوليد بن المغيرة أن يكون القرآن شعراً ، ودفعته لجاجته في الإنكار إلى أن يقول إنه سحر ، وإن لم يرضَ بذلك الوصف للقرآن ابتداءً .

وضِمَاد بن ثعلبة الأزديّ . كان رجلاً يتطبّب ويَرْقي ، سمع سفهاء من أهل مكّة يقولون : إنَّ محمّداً مجنون ، فقال : لو رأيتُ هذا الرَّجل لعل الله أن يشفيه على يَديّ ، فلقيه فقال : يامحمّد ، إنِّي أرقي من هذه الرِّيح ، وإن الله يشفي على يدي من شاء ، فهل لك ؟

فقال النّبيُّ عَلَيْكُمْ : إنَّ الحمد لله ، نحمده ونستعينه ، ومن يَهْدِ الله فلا مُضِلَّ له ، ومن يُضْلِل فلا هاديَ له ، وأشهد أن لاإله إلا الله ، وحده لاشريك له ، وأنَّ محمَّداً عبده ورسوله ، أما بعد .. فقال : أعد عليَّ كلماتك هؤلاء ، فأعادَهُنَّ النّبيُّ عَلَيْكُ ثلاثاً ، فقال ضاد : والله لقد سمعت قول الكهنة ، وسمعت قول النّبيُّ عَلَيْكُ ثلاثاً ، والله لقد بلغت السّعرة ، وسمعت قول الشّعراء ، فما سمعت مثل هولاء الكلمات ، والله لقد بلغت

<sup>=</sup> شاعر ، ويقول هذا : مجنون ، وليس يشبه واحداً ممّا يقولون ، ولكن أصلح ماقيل فيه : « ساحر » ، لأنّه يفرّق بين المرء وأخيه ، والزُّوج وزوجته ، مات بعد الهجرة بثلاثة أشهر ، ودفن بالحجون ، وهو والد سيف الله خالد بن الوليد .

<sup>(</sup>٢٩) بغدق : الغَدَق : المطر الكثير العام ، وغَدِقت الأرض غَدَقاً وأُغْدَقَت : أخصبت ، [اللَّسان : غدق] .

<sup>(</sup>٣٠) ابن الأثير ٢٦/٢ ، اليعقوبي ١١٥/١

فَاعُوسَ (٢١) البحر ، فَمُدَّ يدك أبايعك على الإسلام ، فَمَدَّ النَّبِيُّ عَلِيْتُ يده فبايعه ، فقال النَّبِيُّ عَلِيْتُ : وعلى قومك ؟ فقال : وعلى قومي (٢٢) .

لقد كان ضِمَاد بن ثعلبة الأزدي يعرف عمَّداً عَلَيْتِهِ ، وسمع منه الكثير قبل النَّبوَّة ، ولكنه لم يقل : « فمدّ يدك أبايعك » ، ولكنه عندما ضَّن عَلِيْتِهِ في حديثه لضَاد جزءاً من آية من كتاب الله : ﴿ وَمَنْ يَهْدِ الله فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَنْ يَهْدِ الله فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَنْ يُصْلِلْ فَلَنْ تَجِدْ لَهُمْ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِهِ ... ﴾ ، [الإسراء ١٧/٧٧] ، قال لحمد عَلِيَّة : « فمدّ يدك أبايعك على الإسلام » ، وهو الذي سمع قول الكهنة ، وسمع قول السَّعرة ، وسمع قول السَّعرة ، وسمع قول السَّعراء .

لقد سمع ضمّاد بلاغة القرآن الكريم وإعجازه اللُّغوي الفريد .

#### -۸\_

« اغتنم محمَّد موسم الحجِّ فدعا إلى دينه أناساً من الين ، كانوا ينظرون إلى مكة بعين الغَيْرة ، فينتظرون ، كا كان شائعاً بينهم ، ظهور نبي ، فاستهواهم حديث النَّبيِّ فاعتقدوا هو النَّبي المنتظر ، فحدَّثوا بذلك أهل يثرب الَّتي كانت تأكلها الغَيْرة من مكَّة أيضاً ... » ، [صفحة ١٣٤] .

نعم كان محمَّد عَلَيْكُ يغتنم مواسم الحجّ، لدعوة النَّاس إلى دينه ، والإيمان بنبوَّته ، والتَّسليم بوجود إله واحد لا إله غيره ، وكان يدعو إلى ذلك كلَّ من يصادفه من حجَّاج جزيرة العرب ، الَّذين يقصدون مكَّة ، من أهل الين أو من غيرهم ، لكن الَّذين لقيهم فاستهواهم حديثه لم يكونوا أُناساً من الين ، إنَّا هم من أهل يثرب ، الَّذين تعود أصولهم البعيدة إلى الين ، إلاَّ أنَّهم كانوا في تلك الفترة من قبائل يثرب ، أي من الأوس والخزرج .

<sup>(</sup>٢١) فاعوس البحر : وسطه .

<sup>(</sup>۲۲) أُسد الغابة ٢/٢٥

نعم لقد وقف عَلَيْكُم على منازل العرب في موسم الحج ، ودعاهم إلى الإسلام ، وعرضَ نفسه لكلِّ قادم إلى مكَّة ، يتصدَّى له ، ويدعو إلى الله تعالى .

ونتساءل : لماذا لم يجد ( لوبون ) سبباً لإقبال أهل يثرب على اعتناق الإسلام ، إلا غيرتهم من مكّة ؟! ألا يمكن أن يردَّ عليه : بأنَّ هذا السبب وحده كان يومئذ كافياً لعدم إيمانهم بمحمد عُرِينية . لِمَا كان للعصبيَّة القبليَّة من آثار عميقة في نفوسهم ، فكيف يقبلون أن يزعِّموا ويملِّكوا عليهم رجلاً من قبيلة يحقدون عليها ، ويغارون منها ؟

ولو بحثنا عن الأسباب الحقيقيَّة ، والَّتي دعت أهل يثرب إلى بيعة العقبة الأولى والثَّانية ، وإلى الإيمان بنبوَّة محمَّد على وصدق دعوته ، لوجدنا أنَّهم أبناء مدينة سمعوا فيها الكثير عن ديانات ساويَّة ، وعن الله الَّذي يبعثُ أنبياءً ورسلاً لهداية النَّاس ، بل وسمعوا من أصحاب تلك الدِّيانات وكتبها عن قرب ظهور نبيًّ آخر الزَّمان .

لقد كان أهل يترب أهل شرك ، وكان اليهود معهم في بلادهم أهل كتاب ، وكان اليهود يقولون لأهل المدينة إذا كان بينهم شيء : إنَّ نبيّاً مبعوث الآن ، قد أظلَّ زمانه ، فنتَّبعه فنقتلكم معه قتل عاد وإرم (٣٣) ، فلمَّا كلَّم عَلِيَّةٍ أهل يترب ، ودعاهم إلى الله ، قال بعضهم لبعض : ياقوم ، تعلمون والله إنَّه النَّبيُّ الَّذي توعَّدكم به يهود ، فلا تسبقنكم إليه ، فأجابوه فيا دعاهم إليه ، بأن صدَّقوا ، وقبلوا منه ماعرض عليهم من الإسلام .

كما وجد أهل يثرب ، فيا دعاهم إليه محمَّد عَلَيْكَ ، ما يوحِّد صفوفهم ، وينهي خلافاً طويلاً بينهم ، وغير ذلك من عوامل الهداية والإيمان .

<sup>(</sup>٣٣) عيون الأثر ١٥٥/٢ ، ابن هشام ٥٤/٢ ، الكامل في التّاريخ ١٧/٢ ، الطّبري ٥٥٥/٢

وبالمناسبة : أرسل والله مصعب بن عمير إلى يثرب ، نتيجة لبيعة العقبة الأولى (٢٤) ، فجمع الأوس والخزرج بنفسه ، فكانت العقبة الشّانية (٢٥) في الموسم التّالي لبيعة العقبة الأولى ، وهي أخطر بيعة في تاريخ الدَّعوة الإسلاميّة ، لقد فاجأت قريشاً ، فعلمت أنّ الأمر أفلت من يدها ، بعد أن بايع الأنصار النّبيّ وَإِنْهُ : « أنا منكم وأنتم منّي ، أحارب من حاربتم ، وأسالم من سالمتم » .

فَلَمَ كانت هذه الاستجابة الرَّائعة والسَّريعة من أهل يثرب ؟

ولِمَ أسلم في يثرب خـلال عـامين أكثر ممّـا أسلم في مكّــة خـلال ثلاث عشرة سنة ؟

١ ـ اختلاف البيئة والمناخ بين مكّة ويثرب ، تركا أثراً كبيراً واضحاً ـ آنذاك ـ على طبائع السّكان في كلتا المدينتين ، فعُرِفَ أهل مكّة بالشّدة والصّلابة في طبائعهم ، وبالقسوة والجفاف في معاملاتهم ، في حين عُرِفَ أهل يثرب بلين الجانب ؛ وحسن المعاملة .

كَمْ أَنَّ قريشاً جنت فوائد ماليَّة ومعنويَّة عظية ، بسبب وجود أصنام العرب حول الكعبة ، فظنَّت أن مكانتها ستزول إن زالت الأصنام وحلَّ التَّوحيد في ربوع مكَّة وما حولها .

٢ ـ وعقليَّة الأوس والخزرج كانت مهيَّأة لظهور نبيِّ آخر الزَّمان .

٣ ـ ووجد الأوس والخزرج في شخص محمَّد عَلَيْلَةٍ بغيتهم المنشودة في القضاء
 على التَّنازع فيا بينهم ، خصوصاً وأُمَّه عَلِيْلَةٍ من بنى النجَّار أحد بطون الخزرج .

<sup>(</sup>٣٤) وهي بيعة النَّساء ، كان فيها ١٢ رجلاً ، مُمّيت ببيعة النَّساء لوجود عفراء بنت عبيد بن ثعلبة بها ، وهي أوّل امرأة بايعت .

<sup>(</sup>٣٥) وهي بيعة الحرب ، كان فيها ٧٢ رجلاً وامرأتان : نسيبة بنت كعب ، وأسماء بنت عمرو بن عدي .

« توالت الوقائع بين محمَّد وجيرانه ، وكانت كلَّ مصيبة تصيبه يعقبها انتصار له في الغالب ، وكان يبدو رابط الجأش إذا ما هُزِمَ ، ومعتدلاً إذا ما نُصِر ، وهو لم يَقْسُ على أعدائه إلاَّ مرَّة واحدة ، حين أمر بأن تَضْرَب رقابُ سبع مئة يهودي خانوه » ، [ صفحة ١٣٥ ] .

من أين أتى ( لوبون ) بهذا الحكم : « وكانت كلُّ مصيبة تصيبه يعقبها انتصار له في الغالب » ؟ فهل كانت الأمور مرتَّبة إلى هذا الحدّ ؟

لقد عدت بذاكرتي إلى أحداث السِّيرة الشَّريفة ، فلم أجد أثراً لهذا الحكم الَّذي يشوِّه الحقائق ، ولا يسيء ، إنْ صحَّ ، إلى الرَّسول الكريم يَّلِيَّكِ .

ولا نجد غير هزيمة المسلمين في غزوة أُحُد ، إذا اعتبرناها هزيمة (٢٦) ، مصيبة أو هزيمة ، وكل ماعداها نجاح وانتصار ، نتيجة لسياسة كان مجمّد على يشرف على وضع خطوطها ، وتنفيذ مراحلها ، ترافقه عناية إلهيّة تؤكّد صدق نبوّته ، وقوّة إيانه .

ولو استعرضنا غزوات الرَّسول عَيِّكَ ، ومواقف المهمّة ابتداءً من غزوة بدر الكبرى ، حتَّى غزوة تبوك ، لم وجدنا إلاَّ سلسلة من الانتصارات تتلاحق ، لم يرافقها لدى صاحبها عِلِيَّة أي غرور .

أمَّا قول ( لوبون ) بأنَّ مُمَّداً عَلَيْكُم لم يقسَ على أعدائه إلاَّ مرَّة واحدة حين أمر بقتل سبع مئة من اليهود خانوه ، ويقصد بهم يهود بني قريظة ، فهو قول مرفوض ، فرسول الله عِلَيْكُم يكن قاسياً حتَّى في موقفه هذا .

<sup>(</sup>٣٦) لم تحقّق قريش ماأرادت في أُحُد ، لم تفتح طريق تجارتها إلى الشَّام ، ولم تنه دعوة الإسلام ، إلاّ أنّها ثأرت لقتلاها في بدر .

غزوة بني قريظة قصاص عادل لخيانة علنيَّة ، مع نقض معاهدة موقَعة تعهدوا بموجبها دع المسلمين ، إذا داهمهم عدو : « وإنَّ بينهم النَّصر على من حارب أهل هذه الصَّحيفة ، وإن بينهم النُّصح والنَّصيحة ، والبرّ دون الإثم .. »(٢٧) ، فانحازوا إلى جانب العدو ، عندما رأوا عشرة آلاف مقاتل حول المدينة المنوَّرة ، فظنُوا أنَّ الأمر قد انتهى ، واستؤصل المسلمون عن آخرهم .

فقصاص بني قريظة ، يتناسب مع ضخامة الْجُرْم ، وعندما حاصرهم عَلَيْتُهُ في صياصيهم الله عنه لم يسأل بنو قريظة في صياصيهم الله والسلمين : لماذا هذا الحصار ؟ ولماذا هذه الحرب ؟ وبالتّالي : لماذا هذا القصاص ، وهذا العقاب ؟

والجواب على هذا التَّساؤل في عبارة واحدة موجزة قصيرة : إنَّهم أدرى بما صنعوا (٢٩) !؟ فأيُّ قسوة يتحدَّث عنها (لوبون) ؟!

- 1.

« عَظُم شأن محمَّد في عدَّة سنوات ، وأصبح لا بُدَّ له من فتح مكَّة حتَّى يَعُمَّ نفوذه ، فرأى أنْ يفاوض قبل امتشاق الحسام وصولاً إلى هذا الغرض ، فجاء إلى البلد المقدَّس ومعه ألف وأربع مئة من أصحابه ، فلم يُكْتَب له دخوله » ، [ صفحة ١٣٥ ] .

<sup>(</sup>۳۷) ابن هشام ۱۰۷/۲

<sup>(</sup>٢٨) الحصون وكلُّ شيء امتنع به ، وتحصِّن به فهو صيصة ، [ اللَّسان : صاص ] .

<sup>(</sup>٢٩) ونحن هنا لن نعود إلى حكم التّوراة ( العجيب ) عندما يمتلك اليهود مدينة أو قوماً ، ولكن على سبيل المثال ، جاء في سفر النّثنية ١٥/١٣ و ١٦ : « .. فضرباً تضرب سكّان تلك المدينة بحدّ السّيف ، وتُحرَّفُها بكلّ مافيها مع بهائمها بحد السّيف ، تجمع كلّ أمتعتها إلى وسط ساحتها وتُحرق بالنَّار الدينة وكلّ أمتعتها كاملة للرّب إلهك فتكون تلا إلى الأبد لاتُبْنَى بَعْدُ .. » .

النَّبِيُّ الكريم عُرِيسَةٍ لا يسعى إلى مدّ نفوذه ، وليس غرضه أن يكون له نفوذ شخصى .

ولو عدنا إلى الحوادث التَّارِيخيَّة الَّتِي سبقت فتح مكَّة ، لتأكَّد لنا ذلك بوضوح ، فالفتح بالقوَّة ، واستعال السِّلاح ، كان آخر ما يلجأ إليه رسول الله عَلِيلَة ، وعودة بنا إلى صلح الْحُدَيْبِيَة ، ودراسة بنوده ، توضِّح لنا ذلك ، كا تثبت لنا حكمة محمَّد عَلِيلَة ، ونجاح سياسته القائمة على فتح القلوب ، قبل فتح الحصون والأسوار والمدن .

في جوّ الحروب ، وسقوط الضّحايا ، لاتنتشر المبادئ ، لتنافر القلوب ، وتعصّب النّفوس ، وتشنّجها ، أمام هذا الواقع ، سعى عَرِيْكَةً إلى تهيئة الجوّ المناسب لنشر الإسلام ، فدّ يده عَرَيْكَةً إلى قريش مظهراً منتهى الحنكة السّياسيّة ، مع منتهى المرونة والتّسامح ، وكسب عَرَيْكَةً الرّأي العام ، عندما خرج باتّجاه مكّة ، وقد ساق الهَدْي ، ليثبت للعرب كافّة تعظيه للبيت الحرام ، مؤكّداً لهم أنّ مكّة ستبقى على مكانتها الّتي نالتها من وجود الكعبة المشرّفة فيها .

لقد سار ﷺ ومن معه يريد مكّة للعمرة ، وقريش هنا أمام خيارين لاثالث لها : إمّا أن تمنعهم ، وإمّا أن تسمح لهم بدخول مكّة ، فإن منعت قريش رسولَ الله ﷺ من دخول مكّة ، كشف النّبيّ ﷺ موقفها العدائي ، مثبتاً أنّ جوّ الحرب ليس من صنعه ﷺ ، بل هو من صنع قريش ومن معها .

وإن دخلها عَلِيْهِ ، فإنَّه سيلتقي بأهل مكَّة ، وسيحادثهم المسلمون المعتَمِرون ، مما سيبدِّد جوَّ التَّوتُّر ويزيله بين الفريقين ، ودخول مكَّة يعني أيضاً تحقيق انتصار سياسي كبير ، فدخوله عَلِيْهِ مكَّة يعني عودته إلى حيث أُخْرِج على الرَّغ من قريش .

وفي كلا الحالين ، سيكسب عَيِيلتُم الجولة على قريش ، فلا بُدَّ من الحيلولة

بينه وبين دخول مكَّة بَأِيِّ ثمن ، ولو كانت الحرب في الأشهر الْحُرُم (٤٠) ، ولو تحرَّج موقفها أمام القبائل بصدِّها عن البيت العتيق مَنْ جاءه معظِّماً محترماً .

أرسلت قريش سهيل بن عمرو رئيساً لوفدها المفاوض ، وكانت تعلياتها إليه واضحة : ائت محمَّداً وصالحه ، يرجع عنَّا عامه هذا ، وإنَّه إذا كان عام قابل ، خرجنا منها ، ودخلها بأصحابه ثلاثة أيَّام مع سلاح الرَّاكب .

واتَّفق الطَّرفان على وضع الحرب عن النَّاس عشر سنين يَأْمن فيها النَّاس ، ويكف بعضهم عن بعض ، وشرطوا أنَّه من أحبً أن يدخل في عقد محمَّد وعهده دخل فيه ، ومن أحبً أن يدخل في عقد قريش وعهدهم دخل فيه .

ولما انتهى تحرير الصَّلح ، دخلت خزاعة في عقد رسول الله عَلَيْتُم ، ودخلت بنو بكر في عقد قريش وعهدهم .

« إن وضوح الرؤيا في الابتداء ، حقّ ق الهدف في الانتهاء » ، فصلح الحديبية اعتراف رسمي مُوَقَّع من قريش ، بأن رسول الله وَ الله وَ ومن معه ، قوة مستقلّة متيزة ، ونظير قريش زعية القبائل ، وهذا يعني أيضاً ، أمام كل قوى جزيرة العرب ، أن قريشاً قد اعترفت رسميّاً بمن كانت تريد استئصاله ، ما جعل القبائل العربيّة تعيد حساباتها .

وأثمر صلح الحديبية بأسرع مما كان متوقّعاً ، وبأعجب مما كان يتصوّره إنسان (٤١) ، لذلك خرقت قريش بنود الصّلح عندما حرّضت بكزاً على خزاعة ،

<sup>(</sup>٤٠) الْحُدَيْبِيَة في ذي القعدة ٦ هـ .

<sup>(</sup>١٤) قال أبو بكر رضي الله عنه : « ماكان فتح في الإسلام أعظم من فتح الحديبية » ، وقال محمد بن سعد الزُهري في صلح الحديبية : « فما فتح في الإسلام فتح قبله كان أعظم منه ، إنّا كان القتال حيث التقى النّاس ، فلما كانت الهدنة ووضعت الحرب ، وأمِنَ النّاس بعضهم بعضاً ، والتقوا فتفاوضوا في الحديث والمنازعة ، فلم يُكلّم أحّد بالإسلام يفعل شيئاً إلا دخل فيه ، ولقد دخل تينك السّنتين مثل ماكان في الإسلام قبل ذلك أو أكثر » ، [ ابن هشام ٢٠٦٧ ، البدايسة والنهاية ٤٠٧٤ ، الطّبري ٢٧١٧ ] .

فأصبح لابُدَّ من فتح مكَّة لينهي أكبر معقل من معاقل ، الوثنيَّة ، وليعيد البيت الحرام كا كان عند تأسيسه ، رمزاً للتَّوحيد كا بناه إبراهيم وإساعيل ، وكا أراده الله الواحد الأحد .

- 11 -

« رأى محمَّد بعد ذلك الإخفاق (٤٢) أنْ يُرَوِّح أصحابه ، فخف بهم إلى مدينة خيبر المحصَّنة المهمة الواقعة في شمال المدينة الغربي ، والبعيدة منها مسيرة خمسة أيَّام ، والَّتي كان يقطن فيها قبائل يهوديَّة ، والَّتي كانت مقرَّ تجارة اليهود ، فقتحها عُنْوَةً » ، [ صفحة ١٣٦ ] .

ماكنًا نظن أنَّ الدكتور غوستاف لوبون يعالج دراسة الحوادث التَّاريخيَّة بمثل هذه البساطة ، ومُجانبة الحق .

أوَّلاً: نريد أن نسأل ( لوبون ) : ماذا تعني بجملة « ورأى محمَّد بعد ذلك الإخفاق .. » ، أيُّ إخفاق تقصد ؟ أهو عودته من الحديبية مع أصحابه دون تأدية العمرة ؟

لقد عقد على الله عند على الله عند الله المالة الما

ولمست قريش نتائج الصُّلح الإيجابيَّة الَّتي جاءت إلى جانب المسلمين ،

<sup>(</sup>٤٢) يعني عدم دخول مكَّة بعد توقيع صلح الحديبية .

فسعت إلى نقضه بعد عامين اثنين فقط ، فلو كان صلح الحديبية إخفاقاً لحمَّد مِؤلِيٍّ ، ونجاحاً لقريش والمشركين ، فلماذا نقضته ؟

ويعتبر لوبون غزو اليهود في خيبر نزهة أراد بها ممَّد عُلِيلِهِ أن يروِّح بها عن أصحابه ، فأين غاب الإنصاف عنه في هذه المسألة ، وهل كان الرَّسول العظيم عَلِيلَةٍ يتسلَّى مع أصحابه في جزيرة العرب ، ويغزو ليروِّح عن أصحابه ؟

هل تناسى ( لوبون ) مواقف اليهود في الحجاز من النَّبيُّ عَلِيَّةٍ ودعوته ؟

وهل غاب عنه مواقفهم بعد بدر الكبرى وأحد والخندق ؟ أما جعل وفد اليهود برئاسة حُييِّ بن أخطب لغطفان ، تحريضاً على الخروج ، نصف تمر خيبر كلّ عام ؟ فجمع اليهود الأحزاب حول المدينة لاستئصال الإسلام وأهله ؟ وبعد الخندق ، أقاموا تحالفاً يهودياً برئاسة خيبر ضمَّ يهود تياء وفَدَك ووادي القرى ، مع غطفان ، تحت زعامة سلام بن مشكم ، هدفه غزو المدينة ، فهل غاب هذا كله عن الدكتور لوبون ، وخفي عليه خطرهم الّذي تمثّل بمواقفهم الكثيرة في الدّس والتّآمر والكيد ، وتأليب القبائل ضدَّ الدّولة العربيَّة الإسلاميَّة الفتيَّة ، وهل نسمًى حربهم ، وردَّ خطرهم ، وإنهاء تآمرهم ، ترويحاً عن النَّفس ؟

#### - 17 -

« ولما أحسَّ محمَّد نموَّ سلطانه ، عزم على فتح مكَّة ، فألَّف جيشاً من عشرة آلاف محارب ، مما لم يسبق له أن جمع مثله ، فبلغ أسوارها ، ففتح به مكَّة من غير قتال بقوَّة ماتمَّ له من النُّفوذ » ، [صفحة ١٣٧] .

عاد ( لوبون ) إلى استعال عبارة : « ولما أحسَّ مَمَّد غوَّ سلطانه ، عزم على فتح مكَّة » ، ولم يذكر سبب فتح مكَّة الحقيقي ، لقد خرقت قريش بنود الحديبية ، وانتهكت أهمَّ بند فيه : « وضع الحرب عن النَّاس عشر سنين يأمن فيها النَّاس ، و يكفُّ بعضهم عن بعض » ، لما سبق ، سار زعيم قريش أبو سفيان بن

حرب ، وملكها غير المتوج ، إلى المدينة المنوّرة ، علَّه يصلح ماأفسده هو وقومه ، فعاد فاشلاً خائباً .

واستطاع رسول الله ﷺ أن يحشد أعظم جيش عرفته جزيرة العرب، ليتحرَّك وهو في أرقى مستوى من التَّعبئة والسِّلاح والطَّاعة، وقد جعل نصب عينيه فتح مكَّة المكرَّمة، بأقل دماء وخسائر ممكنة.

وهل يتصوَّر مؤرّخ منصف ـ مها كانت عقيدته ـ أن تنتهك قريش بنود صلح الحديبية ، ويتركها عَلَيْكُ على تطاولها وغرورها ؟

ونعود إلى ماقاله ( لوبون ) لنقول : ماكان لنبيّ أرسله الله بالهدى ودين الحق أن يمدّ نفوذه أو سلطانه ، أو مايشبه ذلك من السَّطوة الشَّخصيَّة ، أو الزَّعامة الدُّنيويَّة ، إنَّ عمَّداً عَيِّلِيَّة يريد ولا شك أن يقضي على الوثنيَّة أينا وجدت ، فكيف وهي في بيت الله الحرام ، فمن الطَّبيعي أن يفكّر محَّد عَلِيلِيَّ بفتح قلوب القرشيين بالإسلام ، لالمدِّ نفوذه وسلطانه الشَّخصي ، بل لتحطيم أكبر معقل من معاقل الوثنيَّة في جزيرة العرب ، وليعيد إلى البيت العتيق كلمة التَّوحيد عالية لاتشوِّهها عبادة الأصنام والأوثان .

وصورة فتح مكة لاتسمح بكلمتي : «سلطانه » و «نفوذه » ، فَ « اذهبوا فأنتم الطُّلقاء » الَّتي قالها عَلَيْلَةٍ لمن صادر أملاك المسلمين وباعها ، ولمن جمع قواته وسار إلى أُحُد ، ولمن جماء إلى الخندق مع اليهود وغطفان ليستأصل المسلمين وينهي وجودهم ، فأيُّ خُلُق تحلَّى به مُحَد عَلِيلَةٍ ، وأيُّ درس في العفو والأُخوَّة والحبَّة لقَّنه لقريش ؟! لقد فتح القلوب وامتلكها ، فهي الَّتي جُبِلَت على حبً من أحسن إليها .

وهذا موقف فريد على مرّ التّاريخ ، فيه سمو لايضاهيه سمو ، ورفعة لا يدانيها رفعة ، وعظمة لا تُشَبّه بها عظمة .

إنَّه موقف لا يقفه مَلِك ، أو زعيم ، أو قائد .. لا يقفه إلاَّ نبيٌّ مرسل ، رحمته من رحمة الله ، وحكته من حكة الله ، وعفوه من عفو الله .

ولو أنَّ مُحَّداً عَلِيْكِمُ أراد النَّفوذ والسَّلطان ، لتحقَّق له ماأراد قبل الهجرة بسنوات ، عندما قُدِّم إليه عَلِيْكِم من قبل زعماء قريش ، فرفضه ، ورفض الجاه والمال ، لأنَّه يصدع بأمر الله ، ويحمل رسالته إلى النَّاس .

أمًّا عبارة : « فبلغ أسوارها » ، فنعتقد أن جميع المؤرِّخين يعلمون بـأنَّ مكَّة لاأسوار لها .

### - 14 -

بعد فتح مكَّة ، جعل محَّد \_ عُيْلِيٍّ \_ : « الكعبةَ معبداً إسلاميّاً » ، [ صفحة ١٣٧ ] .

كان الصَّواب أن يقول ( لوبون ) : أعاد مُمَّد عَلَيْكُ الكعبة بعد فتح مكَّة إلى ما كانت عليه حين أقام بنيانها إبراهيم وإساعيل عليها السَّلام ، أي رمزاً لعبادة الله الواحد ، يطوف النَّاس بها ، لاعبادة لها ، بل عبادة لله تعالى ، فالكعبة ليست معبداً ، وإنَّا هي بناء أقيم في البيت الحرام ، قبلة يتوجَّه إليها النَّاس .

لقد دعا إبراهيم عليه السَّلام ربَّه : ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهُوِي النَّاسِ تَهُوي إلَيْهِمْ ﴾ ، [إبراهيم ٢٧/١] ، فاستجاب له ربَّه ، وجعل من البيت الحرام محجَّة ومكان التقاء تهوي إليه أفئدة البشر في مشارق الأرض ومغاربها .

والتَّوجُّه إلى الكعبة ، في الصَّلاة أو في الحجّ ، رمز لتوحيد العقيدة ، فكراً وقلباً ، ودليل ذلك أن القرآن الكريم قد بيَّن لنا بأنَّ القبلة هي وجه الله وحده : ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ ﴾ ، [البقرة ١١٥/٢].

فالقدسيَّة للأمر الإلهي وحده : ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَاء ،

فَلَنُوَلِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا ، فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ، وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلَّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ ، [ البقرة ١٤٤/٢ ] ، والاتّجاه إلى الكعبة إنّا يتمّ بالجسد وحده ، وأمّا القلب والرّوح ، فإلى الله اتجاهها ، وبه تعلقها : ﴿ إِنِّي وَجّهْتُ وَجُهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ، [ الأنعام ٢٩/١ ] .

لذلك ، يلهج لسان الحاج وقلبه خلال الطَّواف بالبيت ، بقوله : « لبيك اللَّهم لبيك ، لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك .. » ، فالتَّلبية استجابة لأمر الله ، وليست للكعبة ، وما سمعنا طائفاً يقول : لبيك ياكعبة لبيك .

فبعد فتَح مكَّة ، حطَّم عَلَيْكُ الأصنام ، وهو يقول : ﴿ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ البَاطِلُ إِنَّ البَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً ﴾ ، [الإسراء ١٨/١٧] ، ونادى مناديه عَلَيْكُ بكَّة : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ، فلا يدع في بيته صناً إلاَّ كَسَره » ((١٤٥)

لقد طهر عَلِي البيت الحرام ، وأعادَه رمزاً للتَّوحيد الخالص ، ولم يجعل الكعبة معبداً إسلامياً .

#### \_ ١٤ \_

« ولم يكتف كسرى بتزيق كتاب ممَّد ، بل بعث إلى عامله في الين : (أن ابعث إليَّ هذا الرَّجل الَّذي يزع في الحجاز أنَّه نبيٌّ ) ، ولكن كسرى قتله ابنه قبل أن يقوم عامل الين بتنفيذ ذلك الأمر الصَّعب » ، [صفحة ١٣٨] .

صحيح ، لقد مزَّق كسرى ( أبرويز ) كتاب رسول الله عَلَيْكُ ، والَّذي حمله عبد الله بن حذافة السَّهمي (٤٤) ، وصحيح أنَّه بعث إلى عامله في الين أن يبعث

<sup>(</sup>٤٣) طبقات ابن سعد ١٣٧/٢ ، السّيرة الحلبيّة ١١٨/٣

<sup>(</sup>٤٤) عبد الله بن حذافة بن قيس السَّهمي القرشي [ت نحو ٣٣ هـ = نحو ١٥٣ م] ، صحابي أسلم قديمًا ، وبعثه النَّبيِّ عَيْلِيَّةٍ إلى كسرى ، أسره الرُّوم في أيَّام عمر ثمُّ أَطلقوه ، وشهد فتح مصر ، وتوفي بها في أيَّام عثمان ، [ الأعلام ٤٧٨٤] .

إليه بالنّبيّ عَلَيْكَم ، وصحيح أن شيرويه قتل أباه أبرويز ، ولكن ليس صحيحاً : «قبل أن يقوم عامل الين بتنفيذ ذلك الأمر الصّعب » ، وصوابه : وقد فشل ( باذان ) في إحضار النّبيّ عَلَيْكَم ، لقد نفّذ أمر كسرى أبرويز ، ولكنه فشل ، وهذه هي الحقيقة التّاريخيّة :

بعد صلح الحديبية ، كتب عَلَيْتُهُ إلى الملوك والأُمراء يدعوهم إلى الإسلام ، وكان من بينهم كسرى أبرويز (١٤٥) ، الَّـذي مزَّق الكتـاب قبـل أن يقرأه ، لأنّ النَّبِيَّ عَلِيْتُهُ بدأ باسمه قبل اسم كسرى ، وغضب غضباً شديداً ، وكتب إلى باذان عامله على الين : أمَّا بعد ، فإذا جاءك كتابي هذا ، فابعث من قِبَلِكَ أُميرَيْن إلى هذا الرَّجل الَّذي بجزيرة العرب ، الَّذي يزع أنَّه نبيٌّ ، فابعثه إليَّ في جامعة (١٤٥) .

وبعث باذان رسولَيْن جَلِدَيْن (٤٧) ، هما : بابو یه وخرخسره ، محملان کتاباً إلى رسول الله عَلِيْنَة ، یأمره فیه أن ینصرف معها إلیه ، فخرجا حتّی قدما الطّائف ، فوجدا رجالاً من قریش ، فسالاهم عن الرّسول ، فقالوا : هو بالمدینة ، واستبشر القرشیون المشرکون بذلك ، وقال بعضهم : أبشروا ، فقد نصب له کسری ملك الملوك ، كُفِيتُم الرّجل .

فخرج الرَّجلان حتَّى قدما على رسول الله عُلِيِّةٍ ، فقالا : إن كسرى قد

<sup>(</sup>٤٥) وكان مقرَّ ملكه طيسفون ( المدائن ) ، قرب موقع بغداد حالياً ، جاء في معجم البلدان ٤٥٥٠ :

« هي مدينة كسرى الَّتي فيها الإيوان ، بينها وبين بغداد ثلاثة فراسخ [ الفرسخ = ٥٥٤٤ م ] ،

دخلها سعد بن أبي وقاص بعد القادسيَّة فاتحاً سنة ١٦ هـ وهو يقرأ قوله تعالى : ﴿ كُمْ تَرْكُوا

مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ﴾ وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ وَنَعْمَةً كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ ﴾ كَذَلِكَ وَأُورَتُنَاهَا

قَوْماً آخَرينَ ﴾ ، [ الدُّخان ٤٥/٤٢ \_ ٢٨ ] .

<sup>(</sup>٤٦) الجامعة : الغُلُّ ، لأنَّها تجمع اليَدَيْن إلى العنق ، [ اللَّسان : جمع ] .

<sup>(</sup>٤٧) جَلِدان : قويًان ، ذوا عزيمة ، ومما قاله لهما : اذهبا إلى هـذ الرَّجِل ، فانظرا ماهو ، فإن كان كاذباً فخذاه في جامعة حتَّى تذهبا به إلى كسرى ، وإن كان غير ذلك فارجعا إليَّ فأخبراني ماهو حتَّى أنظر في أمره .

بعثنا إليك لتنطلق معنا ، فصرفها الرَّسول عَلَيْكُم على أن يعودا إليه في الغد ، وخلال إقامتها في المدينة المنوَّرة رأيا رسول الله عَلَيْكُم على أرشد الأحوال وخيرها عقلاً وحكمة ونبوَّة صادقة . ثمَّ قال لهم عَلِيْكُم بعد أن جاءه الخبر من الله تعالى : « إنَّ الله قد سلَّط على كسرى ابنه شيرويه فقتله ، إن ديني وسلطاني سيبلغ ملك كسرى ، وقولا لباذان : أسلم ، فإن أسلم أقرَّه على ما تحت يده ، وأملكه على قومه » ، فقالا للنَّبيِّ عَلِيْكُم : إنَّا قد نقمنا عليك ماهو أيسر من هذا ، أفنكتب هذا عنك ونخبره الملك ، قال عَلِيْلَم : أخبراه ذلك عني ، وقولا له : إنَّ ديني وسلطاني سيبلغ مابلغ مملك كسرى ... » ، فأرَّخا ذلك عندهما ، ثمَّ رجعا سريعاً إلى الين ، فقصًا على باذان ما تنبًا به النَّبيُّ عَلِيْكُم ، فقال باذان : والله ماهذا بكلام مَلك ، وإنّي لأرى الرَّجل نبيًا كا يقول ، احصوا تلك اللَّيلة (١٤٠) ، فإن ظهر الأمر كا قال فهو نبيٌّ مرسلٌ ، وإن لم يكن فسنرى فيه رأَينا .

فلم يلبث باذان أن قدم عليه كتاب شيرويه: أمَّا بعد ، فإنّي قد قتلت كسرى ، ولم أقتله إلا غضباً لفارس لما استحلّ من قتل أشرافهم ، فإذا جاءك كتابي هذا ، فخذ في الطَّاعة ممن قبلك ، وانظر الرَّجل الَّذي كان كسرى كتب فيه إليك ـ يعنى رسول الله عَلَيْلَةٍ ـ فلا تهنه وأكرمه حتَّى يأتيك أمري فيه .

فامًّا انتهى كتاب شيرويه إلى باذان ، قال : إن هـذا الرَّجل لرسول ، فـأسلم وأسلم من كان معه من الفرس ببلاد الين (٤٩) .

وبعد هذا ، هل عبارة : « ولكن كسرى قتله ابنه قبل أن يقوم عامل الين بتنفيذ ذلك الأمر الصّعب » صحيحة ؟ أمْ قام عامل الين بتنفيذ ذلك الأمر الصّعب ، ولكن الله سبحانه وتعالى جعل كيد كسرى أبرويز في نحره ؟!؟

<sup>(</sup>٤٨) الَّتي تنبًّا بها ﷺ بمقتل أبرويز، وهي يوم الثلاثاء ١٠ جمادى الآخرة سنة ٧ هـ، وذلك بعمد فتح خيبر بثلاثة أشهر تقريباً.

<sup>(</sup>٤٩) الطّبري ٢٥٥/٢ ، الكامل في التّاريخ ١٤٥/٢

«.ويقال إنَّ مَمَّداً كان قليل التَّعليم ونرجِّح ذلك ، وإلاَّ وجدتَ في تأليف القرآن ترتيباً أكثر مما فيه ، ونرجِّح أيضاً أنَّ مَمَّداً لوكان عالماً ماأقام ديناً جديداً ، فالأُميُّون وحدهم هم الَّذين يعرفون كيف يُدْرَكُ أمرُ الأُميِّين » ، [صفحة ١٤١] .

ونتساءَل : متى كان الأنبياء يؤلِّفون الكتب، ويرتِّبون الآيات ؟

وهل فعل الأنبياء عَبل مُمَّد عَلَيْكَ ذلك ، حتَّى يقول ( لوبون ) مثل هذا القول ؟

ومادام مفكّر كبير، وفيلسوف عظيم مثل (لوبون) يرجِّح أنَّ محَّداً عَيِّكَةً قليل التَّعليم، فهل يأتي رجل قليل العلم بكتاب فيه من التَّشريعات الأخلاقيَّة والاجتاعيَّة والاقتصاديَّة والسِّياسيَّة، ناهيك عن التَّشريعات الدِّينيَّة والرُّوحيَّة، عثل ما في القرآن الكريم ؟ ثُمَّ نقول: إنَّه من عند محمَّد! كيف يستطيع أي رجل ، ولو كان كثير العلم في مثل تلك الظُّروف، وفي ذلك الوقت من التَّاريخ، أن يأتي عثل ذلك الكتاب، الَّذي ما يزال معجزة الإسلام الباقية حتَّى اليوم ؟

وهل أصبح المؤرِّخون الْحَكَم في أمر ترتيب كتاب الله ، حتَّى يحكموا على دقَّة ترتيبه أو عدم ذلك ، وهل يصحُّ قول (لوبون) بأنَّ محمَّداً لوكان عالماً ماأقام ديناً جديداً ؟ فهل إقامته للدِّين الجديد تعود إلى علمه أو عدمه ؟ محمَّد علياً لله كأخيه المسيح عليه السَّلام ، وكبقيَّة الأنبياء والرُّسل الكرام ، جاء برسالة الله يحملها إلى النَّاس ، ويبلِّغها لهم كا بلَّغه إياها الوحيُ الأمين ، فلماذا نعترف بأنْ يحمل السَّيِّد المسيح عليه السَّلام رافقت يحمل السَّيِّد المسيح عليه السَّلام رافقت

بعثته أُمورٌ يرفضها العقل ويقبلها التَّسليم ، أقول : لماذا نؤمن هناك ونكفر هنا .

نعم ، إنَّ مُمَّداً عَلَيْهُ أُمِّيٌ ، لكنه جاء بما يُعْجِزُ العلماء ، وبما يفتح أمام عقول العلماء آفاق البحث والتَّفكير ، فكان بما جاء به معجزة خالدة أبد الدَّهر ، لا تنقضي بموت صاحبها ، فليس شأنها شأن المعجزات والخوارق الَّتي أمست تاريخاً ليس غير .

يقول سبحانه في محكم التَّنزيل: ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيه آياتٌ مِنْ رَبِّهِ ، قُل إِنَّا الآياتُ عِنْدَ اللهِ وَإِنَّا أَنا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللهِ وَإِنَّا أَنا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللهِ وَإِنَّا أَنا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللهِ وَإِنَّا فَي ذَلِكَ لَرَحْمَدَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يَوْمَنُونَ ﴾ ، الكتيابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَدَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يَوْمِنُونَ ﴾ ، العنكبوت ٢٩/٠٥ و ٥١] .

## - 17 -

« وضعف محمَّد الوحيد هو حُبُّه للنِّساء ، فقد قال : « حُبِّبَ إليَّ من دنياكم ثلاث : الطِّيبُ والنِّساء ، وجُعلَت قُرَّة عيني في الصَّلاة » .

ولم يبال محمَّد بسنِّ المرأة الَّتي كان يتزوجها ، فتزوَّج عائشة وهي بنت عشر سنوات ، وتزوَّج ميمونة وهي في السَّنة الحادية والخسين من عمرها .

وأطلق محمَّد العِنَان لذلك الحبِّ ، حتَّى إنَّه رأى اتِّفاقاً زوجة ابنه بالتَّبنِّي وهي عارية ، فوقع في قلبه منها شيء فسرَّحها بعلها ذلك ليتزوَّجها محمَّد ، فاغتمّ المسلمون ، فأُوحيَ إلى محمَّد ، بواسطة جبريل الَّذي كان يتَّصل به يومياً ، آيات تَسوِّغ ذلك ، فانقلب الانتقاد إلى سكوت » ، [صفحة ١٤٢].

ومع أنّ العلاَّمة لوبون يقول في الصَّفحة ذاتها [صفحة ١٤٢] : « الشَّرقيون لا يرون إفراطاً في ذلك » ، وقع في أغلاط كثيرة في عباراته وآرائه السَّابقة ،

ولو أنصف لقام بدراسة موضوعيّة لحمّد على النّساء ، ولو أنصف لتحدّث عن عفّته على شبابه ، وقبل زواجه ، وقد أشار فيا كتب إلى اقتصاره على الله على زوجة واحدة حتّى بلغ الخسين من عمره ، أليس في هذه الأقوال مؤشّر عن محمّد على وعلاقته بالنّساء ؟! أليس في هذه الأقوال ما يدعو إلى دراسة ما ورد عن زواجه على من عدد من النّساء ليس في معظمهن ما يغري بالزّواج منهن ؟!

عودة إلى دراسة ظروف زواجه عَلَيْ من كلِّ منهن ، وعلى ضوء البيئة الَّتي كان يعيش فيها ، والجمتع وعاداته وتقاليده آنذاك ، وما رافق زواجه عَلَيْ من أمور تاريخيَّة وتشريعيَّة ، تتوضَّح للدَّارس أُمورٌ غير ما يخطر في بال وخاطر الإنسان العادي .

أُوَّلاً : إننا أمام نبيٍّ كريم ، فُتِحت له ميادين المتع كلِّها ، فعفَّ عنها .

ثانياً: السلم مقيّد في حواره مع المستشرقين والمبشّرين الصّليبيّين بعقيدة في صلبها احترام أنبياء الله جميعاً ، من آدم إلى عيسى عليهم جميعاً الصّلاة والسّلام . ولكن في حوار طريف مع مستشرق حاقد قال : المسيح عاش بتولاً ، ورُفعَ بتولاً ، وهذا غاية الكمال الَّذي تفرّد به المسيح ، وليس في ذلك أيُّ نوع من العجز الجنسي أو نحوه ، فقيل لهذا المستشرق ( الظّريف ) : وهذه هي عقيدة كلِّ مسلم ملتزم بإسلامه ، تابع المستشرق طاعناً : أمّا محمّد فقد تزوّج تسع زوجات ، وهذا دليل على فرط الميول الجنسيّة عنده ، فأجيب بما يلي : إنّك ترفض أن يوصف السيّد المسيح عليه السّلام بالعجز الجنسي لأنه لم يتزوّج قط ، مع أنّ الزّواج في عصره كان يتمُّ في سنّ مبكّرة عند الشّباب الطّبيعيّين جميعاً ، وبناء على هذا ، ينبغي لك ألاً تصف محمّداً على أنه مفرط بالجنسيّة لأنّه جمع بين تسع نساء ، بل عليك أن تتحرّى لماذا ومتى تزوّجهن ، وهمل هو الوحيد في زمنه ، أم جميع عليك أن تتحرّى لماذا ومتى تزوّجهن ، وهمل هو الوحيد في زمنه ، أم جميع عليك أن تتحرّى لماذا ومتى تزوّجهن ، وهمل هو الوحيد في زمنه ، أم جميع

الرِّجال آنذاك ، ليكون حكك سلياً منصفاً ، بعيداً عن التَّعصَّب والحقد والطَّعن والتَّعيُّر !!

ثالثاً : أباح الإسلام تعدُّد الزُّوجات ، ولم يفرضه ، وشتَّان بين أباح وبين فَرَض ، وأباح بشرط العدل ، وجعل مجرِّد خوف الجور أو الظّلم سبباً كافياً لمنعه ، علماً أن العرب قبل الإسلام أكثروا من التَّعدُّد ، وبلا قيود .

وبعد هذا ، لنستعرض سريعاً زوجاته عَلِيلَةٍ ، وكيف عقد عليهن (٥٠٠):

ا ـ خديجة بنت خُو يُلِد : تزوَّجها عَلَيْكَ وكان عمره خمساً وعشرين سنة ، وهي في الأربعين من عمرها ، ولم يتزوَّج غيرها حتى توفِّيت ، وكان عَلَيْكَ عندها في الخمسين من عمره ، ومع أنه عَلَيْكَ كان في عنفوان شبابه بين ٢٥ ـ ٤٠ لم يتزوَّج غيرها ، وكان يقول كلَّا ذُكرت : « والله ماأبدلني الله خيراً منها ، آمنت بي حين كفر النَّاس ، وصدَّقتني إذ كذَّبني النَّاس ، وواستني بمالها إذ حرمني النَّاس ، ورزقني منها الله الولد دون غيرها من النَّساء » (١٥)

٢ ـ سَوْدَةُ بنت زَمْعَة : كانت أيماً ، مات عنها زوجها عقب رجوعه من الحبشة (٢٥) ، وهي المسلمة الَّتي خالفت بني عِها وأقاربها ، تزوَّجها وَاللَّهِ تعويضاً ورحمة وحماية ، تعويضاً خيراً مما فقدت ، ورحمة بها بعد موت زوجها ولا حامي لها دون أقاربها وقد أسلمت رغم أنوفهم ، وحماية لها من أن تصل إليها يد الأذى ، لقد مدَّ عَلِيلَةٌ يده الرَّحية إليها ، يسند شيخوختها فكان زواجها أكبر سلوان لها ، فهل تزوِّجها عَلَيْكَةٌ لحبه الطَّارئ للنِّساء ، أم لأنَّه أطلق العِنان لشهوته ؟!

 <sup>(</sup>٥٠) (سريعاً)، لأننا عرضنا الموضوع مفصّلاً في الإسلام في قفص الاتّهام، الجلسة السّادسة عشرة،
 ( زوجات محمد)، ص ٢٤٩ في الطّبعة الخامسة ١٩٨٢ م.

o) قال عنها عَلِينَةِ : « ماأبدلني الله خيراً منها » ، [أسد الغابة ٨٥/٧ ، الاستيعاب ١٨٢٣/٤ ـ ١٨٢٤ ] .

<sup>(</sup>٥٢) وهو ابن عمها : السّكران بن عمرو ، [أسد الغابة ١٥٧/٧] .

علماً أنَّ كلَّ أيم من نساء الصَّحابة ، كانت تُضمُّ إلى أُسرة إسلاميَّة ، فتخطب فور انتهاء عدَّتها ، لحمايتها ، وحماية أبنائها ، وبالتَّالي حماية المجتمع وسلامته ، وهذا يفسِّر مانجده في تراجمهنَّ رضي الله عنهنّ ، أنَّ فلانة تزوَّجت فلاناً ، ثمَّ مات عنها فتزوَّجت فلاناً ... ومثال ذلك :

أساء بنت عُمَيْس ، زوجها جعفر بن أبي طالب ، فلما استشهد رضي الله عنه ، تزوّجها أبو بكر الصّدِيق ، ثمَّ مات عنها فتزوّجها علي بن أبي طالب<sup>(٥٣)</sup> .

أُمامة بنت أبي العاص ، تزوَّجها علي بن أبي طالب بعد فاطمة ، ثمَّ تزوَّجها المغيرة بن نوفل بن الحارث بن أبي طالب بعد استشهاد علي رضي الله عنه (٤٥) .

جميلة بنت عبد الله ، تزوَّجها حنظلة بن أبي عامر ( غسيل الملائكة ) ، فقتل عنها يوم أُحُد ، ثمَّ خَلَفَ عليها ثابت بن قيس بن شمَّاس ، فمات عنها ، ثمَّ خلف عليها حبيب بن يساف (٥٥) .

حمنة بنت جحش ، كانت زوج مصعب بن عمير ، فقتل عنها يـوم أُحُـد ، فتزوَّجها طلحة بن عبد الله (٥٦) .

سلمى بنت عُمَيْس زوج حمزة بن عبد المطلب ، خلف عليها بعده شدًاد بن أسامة اللَّيثي بعد استشهاد حمزة في أُحُد (٥٧) .

فاطمة بنت الوليد بن عتبة ، امرأة سالم مولى أبي حذيفة ، لما استشهد عنها سالم يوم اليامة ، تزوَّجها بعده الحارث بن هشام بن المغيرة المخزومي (٨٥) .

<sup>(</sup>٥٣) أسد الغابة ١٤/٧

<sup>(</sup>٥٤) المرجع السَّابق ٢٢/٧

<sup>(</sup>٥٥) المرجع السَّابق ٧٤/٥

<sup>(</sup>٥٦) المرجع السَّابق ٦٩/٧

<sup>(</sup>٥٧) المرجع السَّابق ١٤٨/٧

<sup>(</sup>٥٨) المرجع السَّابق ٢٣١/٧

أُمُّ حكيم بنت الحارث ، لما استشهد عنها عكرمة ، تزوَّجها خالد بن سعد (٥٩) .

٣ ـ عائشة بنت أبي بكر: كانت عائشة مخطوبة لجبير بن المطعم بن عدي ، فهي ناضجة من حيث الأنوثة ، وتزوَّج عَلَيْهُ عائشة ، « ولم تدهش مكّة حين أعلن نبأ المصاهرة بين أعزَّ صاحبين ، وأوفى صديقين ، بل استقبلته كا تستقبل أمراً طبيعياً مقرَّراً ، ولم يجد فيها أيُّ رجل من أعداء الرَّسول أنفسهم موضعاً لقال ، بل لم يدر بخلد واحد من خصومه الألدًاء أن يتّخذ من زواج محد عَلَيْهُ - من عائشة مطعناً أو منفذاً للتَّجريح والاتهام ، وهم الذين لم يتركوا سبيلاً للطَّعن عليه إلاً سلكوه ، ولو كان عبثاً وبهتاناً »(١٠).

ولم تكن عائشة أول صبيَّة تُزَفَّ إلى رجل أكبر منها بكثير ، ولن تكون كذلك أُخراهن في بيئة الحجاز آنذاك ، فيجب الانتباه إلى نضوج الفتاة في المناطق الحارَّة بسنٍّ مبكِّرة جدّاً ، وهو من الشَّامنة ، وتتأخَّر الفتاة في المناطق الباردة إلى سنِّ المواحدة والعشرين .

٤ ـ أُمُّ حبيبة ، رملة بنت أبي سفيان : تزوَّجها عَلَيْكُ وهي بالحبشة (١١١) ،
 تعويضاً لها عمَّا قاسته من المصاعب والأهوال ، بعد أن تنصَّر زوجها في الحبشة ،
 لقد اختارها عَلِيْكُمُ لنفسه لمكانتها في قومها ، ولو أنَّها زُوِّجت بغير كُفء لاتَّخذ بنو

<sup>(</sup>٥٩) المرجع السَّابق ٣٢١/٧

<sup>(</sup>٦٠) نساء النِّي ص ٦٤

<sup>(</sup>٦١) قالت أُمُّ حبيبة : ماشعرت إلاَّ برسول النَّجاشي جارية يقال لها أبرهة .. تقول : إنَّ الملك يقول لك إنَّ رسول الله عَلِيْ كتب إليَّ أن أزوِّجكه ، فقلت : بشَّركِ الله بخير ، قالت : ويقول لك الملك وَكَّلي من يزوِّجك ، فأرسلت إلى خالد بن سعيد بن العاص بن أُميَّة فوكَّلته ، وأعطيت أبرهة سوارَيْن من فضة كانت عليَّ ، وخواتيم كانت في أصبعي ، سروراً بما بشَّرتني به .. [أسد النابة ١٥/٧٢] .

أُميَّة ذلك شبهة يوغرون بها صدور بيوتـاتهم ، ويحرشونهم بـالمسلمين في مكَّـة على قِلَّتهم وضعفهم .

لقد جمع عَلَيْكُ شملها ، وأنس وحشتها ، وفتح باب مودَّة بينه وبين ألدٌ أعدائه ، فهو زواج سياسي ، أراد منه أن يجلب زعيم مكَّة إلى المودَّة بالمصاهرة ، لذلك قال أبو سفيان عندما سمع بهذا الزَّواج : « وهذا الفحل لا يجدع أنفه » .

وكانت أم حبيبة عندما تزوَّجها عَلَيْكُم في الأربعين من عمرها أو أكثر ، فأين أطلق العنان لشهواته ؟!

ه ـ جُوَيْرِية بنت الحارث : كان زواجه عَيْلِيَّةٍ منها لأغراض سياسيَّة ، لقد أراد عَيْلِيَّةِ الانتفاع بالمصاهرة ، واتِّخاذها وسيلة لاجتذاب قلوب القبائل .

أسرت جويرية في غزوة بني المصطلق (١٦) ، فلاذت هي برسول الله على الله على الله على الله على الله على الله وغرتها فرحة عامرة عندما عرض عليها الزَّواج ، فيا من امرأة أعظم على قومها بركة منها ، لقد قال المسلمون : « أصهار رسول الله » ، فأعتقت بزواجها من رسول الله على الله الله ، وصاح بصوت جهير بالشّهادتين : أشهد أن الله إلا الله ، وأنّك محمّد رسول الله .

وجو يرية لم تكن بكراً عند زواجها من رسول الله ﷺ ، لقد كانت متزوّجة من قبل ، فأين أطلق العنان لشهواته بعد هذا الزّواج السّياسي المبارك .

٦ ـ صَفِيَّة بنت حُيَىِّ : عقيلة بني النَّضير ، يهوديَّة من سبي خيبر ، أسلمت وحسن إسلامها .

<sup>(</sup>٦٢) بنو الْمُصْطَلِق : وهم بنو جذيمة بن كعب من خزاعة ، وجـذيمة هو المصطلق ، من الصَّلْق وهو رفع الصَّوت ، أنظر : الرَّوض الأنف ١٧/٤ ، ابن هشام ١٨٢/٣ ، البداية والنهاية ١٥٦/٤

من المعروف أنَّ الثَّأر في الجاهليَّة أمرٌ معروف ، حاول الأنبياء نسخه من قبل فلم يفلحوا ، فالثَّأر أمر راسخ في نفوس العرب ، وأشربته قلوبهم ، فجاءت عقود رسول الله عَلِيلِيَّ لربط كثير من القبائل بعضها إلى بعض ، وأطفأ سورة ما في صدورها من الغلَّ والضَّغائن .

وكانت صفيَّة قد تزوَّجت سابقاً مرَّتين ، من سلام بن مشكم ، ثمَّ خلف عليها كنانة بن الرَّبيع بن أبي الحقيق ، فأين أطلق العنان لشهواته .

٧ ـ حفصة بنت عمر: الصَّوَّامة القَوَّامة ، تـوفِّي عنها زوجها خُنيس بن حذافة السَّهمي ، فأراد عبر أن يزوِّجها أبي بكر الصِّدِّيق ، أو من عثان ، فعرضها عليها فلم يقبلا ، فقال عر لرسول الله مالقي من إعراضها ، فابتسم عَلَيْكَ وقال : « يتزوَّج حفصة من هو خير من عثان » (٦٢) .

وباركت المدينة المنوَّرة اليد الَّتي امتدَّت لتأسو جرح حفصة ، ولتجعل عمر يفتخر ويتباهى بتطييب خاطره ، فأين أطلق العنان لشهواته ؟

٨ - أم سلمة ، هند بنت أبي أميّة بن المغيرة : هاجرت إلى الحبشة ، ثمّ عادت إلى مكّة ، وهمّت بالهجرة إلى المدينة ، ولكن المشركون من بني المغيرة منعوها من الهجرة حتّى خلعوا يد ولدها سلمة وهم يتناولونه من حجرها ، وبعد عام قضته بالبكاء ، فابنها في جانب ، وهي في جانب آخر ، وزوجها في المدينة ، رقّوا لحالها ، وانطلقت إلى زوجها بالمدينة ، وليس معها أحد من الْخَلْق ، ثمّ توفّي عنها زوجها وهي أمّ لأولاد ، فطلبها الصّديق فرفضت ، وتلاه عمر فأبت ، ثمّ خطبها عَيْنَ هم مسنّة ذات عيال ، فرعاها ورعا عيالها ، وبلغ في إعزازها وإعزاز عيالها ، أنه اختار ولدها سلمة زوجاً لابنة عمه حمزة سيّد الشهداء ، فأين أطلق العنان لشهواته ؟

<sup>(</sup>٦٣) أسد الغابة ٧/٥٧

٩ ـ زينب بنت جحش : « حتّى إنّه رأى زوجة ابنه بالتّبنّي وهي عارية ، فوقع في قلبه منها شيءٌ فسرَّحها بعلها ذلك ليتزوَّجها محمَّد .. » ، هذا ماقاله (لوبون) عن زواج النَّبيِّ عَلِيْكُمْ بزينب ، والقصَّة مرفوضة عقلاً وشرعاً ، للأسباب التّالية :

۱ ـ زینب بنت عَمّه ، رُبّیت تحت نظره ، وشملها برعایته ، وکان یعرفها ویراها ، ولا یخفی علیه شیء من محاسنها الظّاهرة .

٢ ـ وهو ﷺ اللّذي اختارها لمولاه زيد بن حارثة زوجة ، ولم يبال بإبائها ورغبتها عن زيد .

٣ ـ لوكان للجال سلطان على قلبه عَلَيْتُهُ لكان أقوى سلطان عليه جمال البكر في روائه ونضرة جُدَّته .

٤ ـ كيف يمتد نظره إليها ، ويصيب قلبه سهم حبها بعد أن صارت زوجة لمولاه ، يرفض العاقل مثل هذا لمؤمن عادي ، أن ينظر إلى زوجة جاره أو صديقه نظرة بشهوة ، هذا قد يكون في مجتمع الغرب اليوم ، أما في مجتمع الإسلام وبيئته لا يكون .

فزواج زينب تقرير شرع ، وتنفيذ حكم إلهي ، ذلك أنَّ التصاق الأدعياء بالبيوت ، واتصالم بأنسابهم كان أمراً تدين به العرب ، فكانوا يعطون الدِّعي جميع حقوق الابن ، ويُجْرُون عليه وله جميع الأحكام الَّتي يعتبرونها للابن حتَّى من الميراث ، وحرمة النَّسب ، فهُدمَت قاعدة التَّبنِّي قولاً وفعلاً (١٤٠) .

<sup>(</sup>٦٤) الإسلام دين الفطرة والحرِّيَّة ، للشيخ عبد العزيز جاويش ، كتاب الهلال ، العدد ١٨

فزواج زينب أمر تشريعي في الدَّرجة الأولى ، وجبر لخاطر مكسور عندما أصبحت ( أُمَّ المؤمنين ) من ناحية ثانية .

كَا تَـزَوَّج عَلِيْكُم زينب بنت خـزيمة (أُمَّ المساكين) ، وهي أرملة شهيد ، استشهد في أُحُد ، وبقيت عنده ثلاثة أشهر أو ثمانية فقط ، ثمَّ ماتت ، وتزوَّج مارية القبطيَّة ، هـديَّة المقوقس عظيم مصر ، وكان لهذا الزَّواج صلة رحم مع مصر : « استوصوا بالقبط خيراً فإنَّ لهم ذمَّة ورَحِماً » .

وأخيراً .. اتهموا رسول الله عَلَيْتُ بالميل إلى النّساء بشهوة جامحة ، مع أنّه لم يكن عَلَيْتُ الوحيد في عصره الّـذي تزوّج من عدد من النّساء ، إنه العصر وظروفه ، فأبو بكر تزوّج أربع نساء ، وتزوّج عمر سبع نساء ، وتزوّج عنان ثاني نساء أيضاً (١٥)

وإذا اطَّلعنا على تراجم رجال ذاك العصر ، لرأينا هذا الزَّواج متعارفاً عليه ، ولم يكن فيه غضاضة ، فهل أطلق العصر كلَّه العنان لشهواته ؟!!

#### \_ 17 \_

« ولم يثبت تماماً وفاء روجات محمَّد الكامل له ، ويظهر أنَّ محَّد لاقى من المكاره الزَّوجيَّة ما يندر وجوده عند الشَّرقيِّين ، ويكثر وقوعه لـدى الأوربيِّين ، وكانت عائشة ، على الخصوص ، موضوع قلق له ، وأصبحت ذات مرَّة مَوْضِع قالة سُوء ، فشهد جبريل ، الحبُّ للخير على الدَّوام ، بعصتها ، فَدُوِّنت شهادته في هذه المسألة الحسَّاسة في القرآن ، فَحُظِرَ الشَّكُ » ، [صفحة ١٤٢] .

نستغرب هذا التَّشكيك بوفاء زوجات الرَّسول عَلَيْكُم ، خصوصاً وقد صدر عن ( لوبون ) الَّذي كنَّا نعتقد بعده عن الأحكام المتعصِّبة والحاقدة ، البعيدة عن

<sup>(</sup>٦٥) انظر أساءهن في : ( الإسلام في قفص الاتّهام ) ، ص ٢٧٥

الحقيقة التَّاريخيَّة ، إذ لم يرد في أيِّ مصدر من مصادر تاريخ العرب والإسلام ، وكتب السيّرة أيضاً مثل هذا القول ، بل ورد الكثير مَّا يتنافى مع هذا القول ويعارضه ، ولا ندري من أين أتى ( لوبون ) بأخبار المكاره الزَّوجيَّة لحمَّد عَلَيْكُ ، وأخباره تذكر أنَّه كان على أحسن علاقات مع زوجاته ، وكنَّ على مثل ذلك معه .

ولا ندري من أين جاء ( لوبون ) بموضوع قلق ممَّد عَلَيْكُم من زوجته عائشة ، وكانت حياته معها تكتنفها السّعادة الزّوجيّة لها جميعاً ، لكن الجهل ، ونستبعد الحقد والتّعصُّب ، هو الّذي أوصل مؤرّخنا الفيلسوف إلى ما وصل إليه في هذا الرَّأى .

حادثة واحدة حدثت لعائشة ، و يمكن أن تحدث لأيَّة زوجة أُخرى في مثل ذلك الظَّرف ، فبنى عليها المفترون ما بنوه ، وليس هناك ما يسَّها في تلك الحادثة إلاَّ أقوال السوء الَّتي أشاعها المنافقون بزعامة عبد الله بن أُبِي بن سلول في مجتمع المدينة المنوَّرة .

خرج ابن أبي بن سلول مع رسول الله والسلمين إلى ماء المريسيع لرد بني الْمُصْطَلِق ، فأثار أكثر من مشكلة ، ونطق بكلام دنيء ، حتّى جاء عبد الله بن عبد الله بن أبي بن سلول إلى رسول الله والله وقال : إنه قد بلغني أنّك تريد قتل أبي فيا بلغك عنه ، فإن كنتَ فاعلاً ، فرني أن أحمل لك رأسته قبل أن تقوم من مجلسك هذا .

فأجاب عَلَيْكَ : « ماأردت قتله ، ولا أمرت به ، ولنحسنن صحبته ماكان بين أظهرنا » ، وقبل الدُّخول إلى المدينة المنوَّرة ، وقف الابن في وجه أبيه وقال له : والله لاتدخل حتَّى تقرَّ أنَّك الذَّليل وأنَّ رسول الله عَلَيْكَ العزيز ، وحتَّى يسأذن ليك رسول الله عَلِيْكَ ، ولتعلم أيضياً الأعرَّ من الأذلِّ ، أنتَ

أو رسول الله عَلَيْكُم ، فقال له أبوه : أنتَ من بين النَّاس ، أشهد أنَّ العِزَّة لله ولرسول ه وللمؤمنين ، وصاريقول : لأنا أذلُّ من الصِّبيان ، حتَّى قال عَلِيْكُم لابنه : خَلِّ عن أبيك .

ونتيجة لحقد عبد الله بن أبي بن سلول ، اختلق قصة الإفك بعد دخوله المدينة المنورة ، عندما تأخّرت عائشة بحاجتها ، وسقط عقد لها وهي في طريقها ، فرجعت إليه تلتسه ، فأبطأت عن الرّكب ، فعادت مع صفوان بن العطّل ، الّذي كانت مهمته على السّاقة وراء الرّكب يلتقط ماعسى أن يكونوا قد خلّفوه من متاع ، ودخل المدينة وضح النّهار عند الظّهيرة ، فلما رأى ابن أبي بن سلول ذلك قال : امرأة نبيّكم باتت مع رجل حتّى أصبحت ، ثمّ جاء يقودها ، فجر بها ورب الكعبة ، مابرئت منه وما برئ منها ، والله مانجت منه ولا نجا منها ، وراح المنافقون يروّجون الإشاعة .

إنَّ الَّذي جرى أمر طبيعي سَيِّدة فاتها الرَّكب، فأدركها تابع الرَّكب فأجارها حتَّى ردَّها إلى مأمنها ، أما هاجرت أُمُّ سلمة من مكَّة إلى المدينة ، وليس معها إلاَّ وليدها الطِّفل ، فلما رآها عثان بن طلحة على هذه الحال ، أبَت عليه المروءة - وهو مشرك - أن يتركها وحدها في هذه الصَّحراء ، فاصطحبها في رحلته حتَّى أوصلها إلى المدينة ثمَّ عاد ، فما تحدَّث أحدٌ من أهل المدينة في شأنها ، ولا في شأن عثان بن طلحة ، رغم ماكان من تلك الرِّحلة من سعة الوقت ، وتعدُّد الفرص لمن أراد أن ينتهز فرصة .

الحقد والحسد والضّغينة أكلت قلب ابن أُبي بن سلول ، وملأته غيظاً على الإسلام ورسوله ، ودفعت به إلى هذا الموقف الدّنيء ، وهو صاحب المواقف

<sup>(</sup>٦٦) يلاحظ قوله: امرأة نبيّكُم، فهو لاعلاقة له، لذلك لم يقل: امرأة نبيّنا، مع التّوكيد وتكراره لعبارات عديدة، معناها واحد.

المعروفة مَغيظاً مُحْنقاً ، أصابته مذلّة وهوان حتّى من ابنه ، فدخل المدينة ونفسه تفور من الغيظ على رسول الله على على يتلسّ فرصة ينفس بها عما يجيش في نفسه ، فما كاد يرى عائشة وصفوان عائديْن حتّى وجدها أحسن فرصة يطلق فيها الوشاية ، ويشعل الفتنة الَّتي عجز عن إشعالها بين المهاجرين والأنصار ، فراح يطلق لسانه بالإفك ليحقّق الوقيعة بين رسول الله على كرامة المؤمنين إليه أبي بكر الصّدّيق رضي الله عنه ، ولتشكيك المسلمين في كرامة نبيهم ، وإثارة فتنة بين المسلمين بشكل عام .

وهذه الفرية لا تجوز حتَّى على امرأة ساقطة ، إذ لا يكن لامرأة ، مها يكن من حقها وسفاهتها ، أن تجاهر بأمرها هذه الجاهرة ، وأن تأتي هكذا في وضح النهار ومعها رفيقها ، فتكشف ما خفي من مستور أمرها ، وتعلن على أعين النَّاس أنَّها قد أتت ماأتت ، وفعلت مافعلت ، فإن في غريزة المرأة ، مها سقطت ، نزوعاً طبيعياً إلى التَّجمُّل للنَّاس ، والظُّهور أمامهم في أكمل مظهر تستطيعه ، حتَّى لا يزهد النَّاس فيها ، على الأقل ، إذا هي أعلنت حقيقتها ، فهل يكون من الجائز أن تجاهر بمثل هذا عائشة أمُّ المؤمنين ، المثل الأعلى للمؤمنات ؟

من أجل هذا لم يكتف القرآن الكريم بتكذيب الفرية ، ونفي التَّهمة عن عائشة ، بل عالج الموقف من نواحيه جميعها ، علاج الحكمة البالغة الَّتي تصون للأعراض الطَّاهرة حرمتها ، وتقطع على الألسنة الكاذبة طريقها ، وتحفظ للمجتع الإسلامي سمعته وكرامته (٢٧) .

ونقول لمؤرِّخنا الكبير: هل يجوز لإنسان ما أن يفتري على امرأة رآها في ظرف معين مع رجل غريب ، فيتَّهمها بشرفها ؟ فكيف إذا كانت هذه المرأة

<sup>(</sup>٦٧) صُور من حياة الرَّسول ، ص ٤٠٨ وما بعدها .

زوجة لرسول كعائشة ، أو أُمَّا لنبيِّ كريم ، إنَّ عائشة برَّاها ربُّ السَّماء ، وليس جبريل ، كما برَّا مريم ربُّ السَّماء ممّا اتَّهمها به اليهود .

#### \_ \\ \_

« وكان محمَّد قليل المسامحة نحو النَّساء ، مع ضعف نحوهن ، وهو ، مع أنَّه لم يبلغ في شِدَّته درجة رجال التَّوراة ، وصفهنَّ في القرآن بأنَّهنَّ يُنَشَّأُنَ في الْحِلْية ، ويخاصن من غير سبب » ، [ صفحة ١٤٣ ] .

ماذا يريد ( لوبون ) من قوله بأنَّ مُمَّداً عَلَيْكَ قليل المسامحة نحو النَّساء ؟

هل كان عَيْنَا عُمْ عَيْر متساهل معهن ، وتساهل مع الرِّجال ، مع ضعف خوهن ؟!

ماكان محمَّد عَلِيْكُمُ متساهلًا أو متشدِّداً لامع الرِّجال ، ولا مع النِّساء ، إنَّه كان نبيّاً يتخلَّق بأخلاق الأنبياء ، وينفِّذ في تعامله مع هؤلاء وأُولئك إرادة الله وتشريعه ، الَّذي بعثه به ليتمَّ مكارم الأخلاق .

أمًّا عبارة (لوبون): « مع أنَّه لم يبلغ في شدَّته درجة رجال التَّوراة ..» فهي مرفوضة قطعاً ، فلا وجه للمقارنة ، أو التَّشابه هنا مطلقاً ، فالمرأة في التَّوراة غيرها كلِّيًا في القرآن الكريم .

عند « رجال التّوراة » : « وقال لآدم لأنّك سمعت لقول امرأتك وأكلت من الشَّجرة الّي أوصيتُك قائلاً لا تأكل منها ملعونة الأرض بسببك ، بالتّعب تأكل منها كلّ أيّام حياتك ، وشوكاً وحسكاً تُنْبِت لك وتأكل عشب الحقل » ، [ سفر التّكوين ١٧/٢] .

وعند « رجال التَّوراة » : « وإلى رَجُلَكِ يكون اشتياقُكِ ، وهو يَسُودُ عليكِ » ، [ التَّكوين ١٧/٣ ] .

وعند « رجال التَّوراة » : « دُرْتُ أنا وقلبي لأعلمَ ولأبحثَ ولأطلبَ حكمةً وعقلاً ، ولأعرفَ الشَّرَّ أنَّه جهالة ، والحماقة أنَّها جُنُون ، فوجدت أمرَّ من الموت المرأة الَّتي هي شباك ، وقلبها أشراك ، ويداها قيود ، الصَّالح قُدَّام الله ينجو منها ، أمَّا الخاطئ فيؤخَذُ بها .. » ، [ الجامعة ٢٥/٧ و ٢٦] .

أمًّا في الإسلام ، فالمرأة راعية في بيت زوجها ، وفي القرآن الجيد :

﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [ البقرة ٢٢٨/٢ ] .

﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ ﴾ ، [ البقرة ١٨٧/٢ ] .

﴿ وَمِنْ آياتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ لِقَومٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ، [الرُّوم ٢١/٣٠] .

ولسنا هنا في معرض تقديم بحث واسع عن الإسلام والمرأة ، ومكانتها عند الشَّرائع المُختلفة مقارنة ، ويكفينا القول أنها في الإسلام ( الْمُحْصِنَة ) ، وليست ( أُحبولة الشَّيطان أو بابه ) كا هي في الأديان الأُخرى .

لقد رفع الإسلام المرأة من الدَّرْك الأسفل إلى مستوى يكافئ مستوى الرَّجل ، وسما محَّد عَلَيْلِيَّ بها إلى مكان رفيع الذَّرى لم تحلم به من قبل ، إلى مكان لا مطمع بعده لمستزيد (١٨٠) ، مع الوصيَّة الدَّائَة بالنِّساء خيراً ، كيف لا ، وقد جاء القرآن الكريم يزفَّ إليها البُشْرى : ﴿ ادْخَلُوا الْجَنَّة أَنْتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ .. ﴾ ، الزُّخرف ٢٠/٤٢] .

\_ 19 \_

« ولم يقل ممَّد إنَّه يأتي بالخوارق مع إيمانه برسالته ، وعزّ المسلمون إليه

<sup>(</sup>٦٨) المثل الأعلى في الأنبياء ، ص ١٩٢ وما بعدها .

خوارق كثيرة مجاراةً للقول الشّائع بأن لانبوَّة بغير خوارق ، وإليك قول مسيو كازيميرسكي الوجيز :

انشق القمر بطلبه ، ذات مرَّة ، فِرْقتين على مشهد من الملأ ، ووقفت الشَّمس بدعوته على الجبال حتَّى يؤدِّيَ علي صلاة العصر ، بعد أن أفاق النَّي من غَفْوتِه ورأسه على رُكْبَتَيْ علي ، الَّذي أخبره بأنَّه لم يؤدِّها حرصاً على راحته ، وكان يظهر ، وهو المعتدل القامة ، أطول من كل شخص يسير بجانبه ، وكان النُّور يسطع من وجهه ، ويُشِعُ من بين أصابعه حين يضع يده على وجهه ، وكانت الحجارة والأشجار والنَّباتات تُسلِّم عليه ، وتنحني أمامه ، وكان الجوانات كالظباء والذِّئاب والضباب والْجدْيان تكلِّمه ، وكان الْجنُّ يخافونه ويؤمنون برسالته لما له من السَّلطان المطلق عليهم ، وكان يَردُّ البصرَ للعُمْي ، ويشفي المرضى ، ويحيى الموتى ، وأنزل من السَّماء مائدة لعليٍّ وأسرته حين جاعوا ، وأنبأ بأن ذرِّيَّة فاطمة سينالها جَوْر وعُدُوان ، وبأن مُلْكَ بني أُميَّة سيدوم ألف شهر ، فحدث كا أخبر ، إلخ » ، [ صفحة ١٤٣ ] .

غوستاف لوبون عالم كبير ، وهو يعلم أنَّ الكتابة عن رجل عظم مثل مَّد عَلِيلِيَّةٍ لاتؤخذ من أفواه العامَّة من النَّاس ، أكانوا من أتباعه ، أو من غير أتباعه ، وإنَّا تؤخذ من مصادر تثبت صحَّتها ، ومن روايات صحَّت بالتَّواتر والإسناد الصَّحيح ، فإذا كان بعض المسلمين قد عزوا إلى مَمَّد عَلِيلِيَّةٍ الكثير من المعجزات والخوارق ، فعليه أن يحصِّ القول .

إنَّ معجزة محمَّد عَلَيْكِ باعتباره آخر الأنبياء والرَّسل ، معجزة خالدة أبد الدَّهر ، لاتنتهي بوفاته عَلَيْدٍ ، إن معجزات الأنبياء السَّابقين ذهبت بذهابهم ، ورآها مَنْ عاصرهم ، وصدَّقها دون أن يراها من أتى بعدهم ، أمَّا معجزة محمَّد عَلَيْكِ فهي القرآن الكريم ، الكتاب المستر الإعجاز ، ففي كلِّ فترة يرى العلماء فيه إعجازاً جديداً .

أمّا ماذكر من خوارق ، فلا علاقة لها البتّة بإيان المسلمين وعقيدتهم ، والرّسول الكريم عَلِي ما أتى بأيّة معجزة خارقة ليثبت بها صدق دعوته ورسالته ، إلا معجزة القرآن الكريم ، ومعظم ماذكر ( لوبون ) على لسان كازييرسكي ، فهي أمور من خيال كاتبيها ، ولم يسمع بها المسلمون الأوائل ، فسيرته عَلَي خالية من مثل هذه الخوارق ، فلم تسجد له الأشجار ، ولم تكلّمه الحيوانات ، ولا أحيى الموتى ، ولا أنزل مائدة من السّماء .. حتّى ولو أنّ أموراً خارقة حدثت له في حياته ، فإنّه عَلِي الله الله الله الله على الله بال كان جوابه لمن ربط بين وفاة ابنه إبراهيم وبين حادثة كسوف الشّمس ، الّتي حدثت يومئذ ، قول عياته ، إنّ الشّمس والقمر آيتان من آيات الله ، لا ينكسفان لموت أحد ولا لحياته » (١٦) ، وهو بذلك يدع الإيمان بسنّة الله وقوانينه في خلقه ، ويدحض اعتقادات العامّة في أسباب الكسوف وغيرها ، ويين عقل الإنسان على مفاهيم المنطق السّليم ، والعلم الصّحيح .

# \_ \* -

« القرآن هو كتاب المسلمين المقدّس ، ودستورهم الدّيني والمدني والسّياسي النّاظم لسيرهم ، وهذا الكتاب المقدّس قليل الارتباط ، مع أنّه أنزل وحياً من الله على محمّد ، وأسلوب هذا الكتاب ، وإن كان جديراً بالذّكر أحياناً ، عاطل من التّرتيب ، فاقد السّياق كثيراً ، ويَسْهُل تفسير ذلك عند النّظر إلى كيفيّة تأليفه ، فهو قد كُتب بالحقيقة ، تبعاً لمقتضيات الزّمن ، فإذا مااعترضت محمّداً معضلة أتاه جبريل بوحي جديد حلاً لها فَدوّن ذلك في القرآن » ،

<sup>(</sup>٦٩) الحديث في البخاري عن المغيرة بن شعبة .

« ويَعُدُّ العربُ القرآن أفصح كتاب عرفه الإنسان ، ومع ما في ذلك من مبالغة شرقيَّة ، نعترف بأنَّ في القرآن آيات موزونة رائعة ، مما لم يسبقه إليه كتاب ديني آخر » ، [ صفحة ١٤٩] .

عبارتان متناقضتان في مقطع واحد: « مع أنَّه أُنزل وحياً من الله على محمَّد » ، « ويَسْهُل تفسير ذلك عند النَّظر إلى كيفيَّة تأليف » ، تناقض ، كتناقض من يقول: « دائرة مربّعة »!!

وهل أصبح ( لوبون ) أحد كبار علماء اللَّغة العربيَّة ، وأحد أساطين الأدب العربي الَّذين أتقنوا معرفة أساليب الفصاحة والبلاغة والبيان ، حتَّى يجعل من نفسه حكماً على أسلوب القرآن الكريم ، فيقول إنَّ في قول العرب عن فصاحة القرآن مبالغة أو غير مبالغة ، وإنَّ في آياته آيات موزونة رائعة لم يسبق إلى مثلها كتاب آخر ؟

إِنَّ مثل هذا القول يَقْبَل من علماء العربيَّة وجهابذها ، وممن عرفوا كناذج عليا في فقه اللَّغة وآدابها .

ويقول (لوبون) : إِنَّه كُتِبَ تبعاً لمقتضيات الزَّمن ، ويضيف بأنَّ جبريل يأتي بوحي ليحل كلَّ معضلة تواجه الرَّسول عَلَيْكُ ، إذن كان من الأجدر به أن يقول بأن القرآن الكريم لم يؤلَّف تأليفاً ، بل نزل به الوحي الأمين - جبريل على قلب محمَّد عَلِيْكُ ، فكان يتلوه على أصحابه ، فيحفظونه ويكتبونه ، فجاءت على قلب محمَّد عَلِيْكُ ، فكان يتلوه على أصحابه التَّشريع ، وأي حرج أو ماخذ في آياته حسب تطوَّر الأحداث وضرورات التَّشريع ، وأي حرج أو ماخذ في ذلك ؟!

« ولم يكن محمَّد فيلسوفاً كبيراً ، أي من المفكِّرين المبَحِّرين اللَّذين يقاسون - ١١٣ ـ غوستاف لو بون (٨) بُؤسِّسِي دين البراهمة أو الديانة البُدَّهِيَّة (٧٠) ، فهو لم ينكر سبب الأسباب كا أنكره البُدَّهِيَّون ، ولم يقل مثلهم بأنَّ الكون موجود بالضَّرورة ، ذوانحلال وتركيب دائمين ، ولم يتَّصف بنصف ماعند مؤلِّفي كتب البراهمة المقدَّسة من الشَّك ، ولم يَدْخِل إلى القرآن مثل التَّامُّلات الآتية الَّتي تجدها في كتب الويدا ـ الڤيدا \_:

مِنْ أينَ أتى هذا الكون ؟ أهو من صنع خالق أم لا ؟

يعلم ذلك من ينظر من فوق الفلك ، وقد لا يعلم » ، [ صفحة ١٤٩ ] .

« لم يكن محمَّد فيلسوفاً كبيراً » ، بالمعنى التَّقليدي للكلمة ، إنَّه عَلَيْتُهُ نبيًّ مرسل ، تخضع له الفلاسفة الكبار ، وتقرَّ له بالفضل ، وتعتنق تعاليه ، فهم تبع له (٢١) .

« فهو لم ينكر سبب الأسباب كا أنكره البُدَهيتون » ، إنّ إنكار مسبب الأسباب ، والقول بأزليَّة الوجود ، ووجوده بالضَّرورة ، قول ينقضه العلم الحديث ، ولم ولن يقول القرآن الكريم أو محمَّد والله واحدة تخالف العلم الحديث ، الَّذي أثبت مسبب الأسباب ، بالاستناد إلى النَّتائج الَّتي انتهى إليها أقطاب العلماء والباحثون المعاصرون في مجالات الفيزياء والكوزمولوجيا (٢٧٠) ، ومبحث الأعصاب وجراحة الدِّماغ ، وعلم النَّفس الإنساني ، « ثبت بما لا يدع مجالاً للشَّك ، أن المادة ليست أزليَّة ، آمنوا بعقل أزلي الوجود منتصب وراء هذا الكون ، يدبِّره ويرعى شؤونه .. » (٢٢٠) .

<sup>(</sup>٧٠) مرَّ التَّعريف بها في فصل من روائع لوبون الحاشية الخامسة .

<sup>(</sup>٧١) ولسنا هنا في صدد استعراض ، أو ذكر جميع كبار الفلاسفة الَّذين أُقَرُّوا بـالفضل ، ولكن نـذكَّر بغُوته ، وتولستوي ، وكارليل ، وهِدُلي ، ودينيه ، وغارودي .. على سبيل المثال .

<sup>(</sup>۷۲) Comology : علم الكؤن .

<sup>(</sup>۷۲) انظر مثلاً : ( العلّم في منظوره الجديد ) د . روبرت أغروس ، و د . جورج ستانسو ، ترجمة : كال خلايلي ، سلسلة ( عالم المعرفة ) . الكويت ، العدد ۱۳۶

« ولم يتصف بنصف ماعند مؤلّفي كتب البراهمة المقدّسة من الشّك .. » ، أمّا الشّكُ ، فهو موقف فلسفي أصيل ، ولا يتكوّن الموقف الفكري الأصيل إلاّ بالشّك ، والشّكُ المسألة الأساسيّة الّتي ارتكزت عليها تأمّلات الرّسول الكريم عَلَيْكُم ، الّذي كان جاداً في تأمّله ، جاداً في شكّه بما عليه الحال في الجاهليّة ، ولكن يُقْطَع الشّكُ باليقين عند صحّة القضيّة ، فبعد نزول الوحي بآيات بيّنات تُتلى ، لاموطن للشّك ولا مجال له ، لقد جاء القرآن الكريم لينهي شكّ الإنسان الخام ، عندما وضع الحلول للمشكلات الكبرى بشكل شامل دقيق ، ما يثبت أنّه وحيّ منزل من لدن عزيز حكيم (٢٤) .

« ولم يُدُخِل إلى التَّامُّلات الآتية الَّتي تجدها في كتب الويدا - الڤيدا -: من أين أتى هذا الكون ؟ أهو من صنع خالق أم لا ؟.. » ، عجيبة جداً هذه العبارات ، عكسها تماماً عين الحقيقة ، فعشرات الآيات توضّح بجلاء من أين أتى هذا الكون ، وأنَّه من صنع خالق حكيم : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إلاَّ بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَة لآتِية فَاصْفَح الصَّفْح الْجَمِيلَ ، إنَّ رَبَّكَ هُوَ الْخَلِيَّ العَلِيمُ ﴾ ، [ الحجر ٥/٥٥ و ١٨] ، ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لآتِينَ ، مَا خَلَقْنَاهُمَا إلاَّ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ، وقما بَيْنَهُمَا لآتِينَ ، مَا خَلَقْنَاهُمَا إلاَّ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ، والدُخان ٤٢٠/١ و٢٩] .

<sup>(</sup>٧٤) ولا يمكن لعقل بشري إذا قام عنده الدَّليل الصَّحيح على أمر ما أن يرتاب فيه ، لقد تفشَّى إنكار الوحي في التَّوراة والأناجيل من التَّضارب والتَّنافر ما لاتقوى العقول على قبوله ، حتَّى بيكون الإنكليزي كان يعلن اللاَّهوتيَّة ، ويضر الإلحاد .

بينما طابق القرآن الكريم مطالب العقل مطلقاً ، وإذا أراد القرآن قـاضيـاً ليحكم بوحيـه الإلهي فإلى العقل مرجعـه ، وإذا حـاجً فبحكم العقل ، وإذا سخـط فعلى معطّلي العقل ، أو رضي فعن أولي العقل .. ( الإسلام دين الفطرة والْحُرِّيَّة ) للشّيخ عبد العزيز جاويش .

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ الله الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَى عَلَى العَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثاً وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّراتِ بِأَمْرِهِ العَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَكَ الله رَبُّ العَالَمِينَ ﴾ ، [ الأعراف ٤/٧ ] .

أمّا القيدا (٥٥) الّتي وجد فيها ( لوبون ) تأملات رفيعة المستوى ، أقدم آلهة فيها هي قوى الطّبيعة ، وعناصرها : السّّاء والشّبس والأرض والنّار والضّوء والرّيح والماء والجنس ، فَدِيّوس إله السّّاء ، ثمّ جعلوا السّّاء أباً ، وأسموها قارونا ، وجعلوا الأرض أمّا وأطلقوا عليها اسم بريثيقي ، وكان النّبات هو ثمرة التقائها بوساطة المطر ، وكان المطر هو الإله بارجاينا ، والنّار هي آجني ، والرّيح كانت قايو ، وأمّا إن كانت الرّيح مهلكة فهي رودرا ، وكانت العاصفة هي إندرا ، والفجر أوشاس ، ومجرى الحراث في الحقل كان اسمه سيتا ، والشّبس مترا ، أو قشنو ، والنّبات المقدس المسمّى سوما ، والّذي كان عصيره مقدساً ومسكراً للآلهة والنّبات المقدس المسمّى سوما ، والّذي كان عصيره مقدساً يونيسوس عند اليونان ، فهو الّذي يوحي للإنسان بمادّته المنعشة ، أن يفعل الإحسان ، ويهديه إلى الرّاي الثّاقب ، وإلى المرح ، بل يخلع على الإنسان حياة الخلود .

والشَّمس الَّتي تولد الحيَّ من الحيَّ أصبحت إلها عظياً هو (براجاباتي ) ، أي ربِّ الأحياء جميعاً .

<sup>(</sup>٧٥) إن كلمة ( الثيدا ) معناها : كتاب المعرفة ، بقي من الثيدات الكثيرة ، التي شهدها الماضي أربعة أسفار :

١ ـ سفر رج ، أو معرفة ترانيم الثَّناء .

٢ ـ سفر ساما ، أو معرفة الأنغام .

٣ ـ سفر باجور ، أو معرفة الصَّيغ الخاصَّة بالقرابين .

٤ ـ سفر أتارقًا ، أو معرفة الرقى السَّحريَّة .. [ قصة الحضارة ٢٨/٢ ] .

ولبثت النّار، وهي الإله (أجني)، حيناً من الدّهر أهم آلهة القيدا كلّها، إذ كان هذا الإله هو الشّعلة المقدّسة الّتي ترفع القربان إلى السّماء، وكان هو البرق الّذي يثب في أرجاء الفضاء، وكان للعالم حياته النّاريّة، وروحه المشتعلة، غير أنّ (إندرا) الّذي ينصرف في الرّعد والعاصفة، كان أشيع الآلهة ذِكْراً بين النّاس، لأنّه هو الّذي يجلب للآري الهندي الأمطار النّفيسة الّتي بدت له عنصراً النّاس، لأنّه هو الّذي يجلب للآري الهندي الأمطار النّفيسة الّتي بدت له عنصراً جوهرياً يكاد يزيد في أهميّته للحياة على الشّمس ذاتها، ولذا فقد جعلوه أعظم الآلمة مقاماً، يلتمون معونة رعوده في حومات القتال، وصوّروه ـ بدافع الحسد له عنصرة البطل الجبّار الّذي يأكل العُجُول مئات مئات الله .

ولما كثر عدد الآلهة نشأت مشكلة هي : أيُّ هؤلاء الآلهة خلق العالم ؟

ونتساءل بعد هذا : لماذا هذا التَّمجيد الكبير ـ والمفتعل ـ للڤيدا على حساب القرآن ؟

الجواب: كتب القيدا بالسنسكريتية ، التي كان يكتبها الآريون الهنود ، والتي تُعَدّ من أقدم مجموعات اللّغات ( الأوربيّة - الهنديّة ) ، بل هي أقدم أثر أدبي في أيّه لغه غنه الشّرق والغرب ، التي - كا يقول وك ديورانت (٧٧) - تنتي إليها لغتنا التي نتجدّ بها ، فإننا نشعر للحظة من الزّمن شعوراً عجيباً باتّصال حلقات الثّقافة عبر هذه الآماد الفسيحة من الزّمان والمكان ، حين نلاحظ أوجه الشّبه في السّسكريتيّة واليونانيّة واللّاتينيّة والانجليزيّة بين الألفاظ التي تدلّ على الأعداد وعلى أنواع الصّلة في الأسرة ...

هذا من ناحية ، ومن ناحية ثانية ، فالفرنسي رينان Renan ، الَّذي كان معاصراً للوبون (٧٨) ، روَّج إلى تصنيف البشر إلى ساميِّين وآريِّين ، وتقرير تفوَّق

<sup>(</sup>٧٦) قصة الحضارة ٣٢/٣

<sup>(</sup>۷۷) قصة الحضارة ٣٦/٣

<sup>(</sup>٧٨) أرنست رينان Renan [ ١٨٩٢ ـ ١٨٩٢ م ] ، كاتب وعالم أثري فرنسي .

الجنس الآري في مجال الفلسفة ، كا في مجالات أخرى ، إذ يقول : « ما يكون لنا أن نلتس عند الجنس السَّامي دروساً فلسفيَّة ، ومن عجائب القدر أنَّ هذا الجنس الَّذي استطاع أن يطبع ما ابتدعه من الأديان بطابع القُوَّة في أسمى درجاتها ، لم يثر أدنى بحث فلسفي خاص ، وما كانت الفلسفة قط عند السَّاميِّين إلاَّ اقتباساً صرفاً جديباً وتقليداً للفلسفة اليونانيَّة » (٢٩) .

وقال رينان أيضاً: « فمنذ القِدَم كان الفكر السَّامي ، بطبيعته ، مضاداً للفلسفة رافضاً للعلم » ( ^ ^ ) .

وهكذا ، إنَّ الرؤية الاستشراقيَّة تصرِّح علناً بالتَّفوَّق البيولوجي للآريِّين ، وتتحامل على العقل العربي الإسلامي ، فهي لاترى إلاَّ الفكر الأوربي منظوراً إليه فكراً للإنسانيَّة جمعاء .

### - 44 -

« وكان من مقاصد محمَّد أن يقيم ديناً سهلاً يسترئه قومه ، فوفّق لذلك حين أخذ من الأديان الأخرى ما يلائمهم ، ولم يفكّر محمَّد قط في إبداع دين جديد ، وهو الّذي أعلن أنّه يسير على غرار من تقدّمه من أنبياء بني إسرائيل من إبراهيم إلى عيسى قائلاً إن ما أُوحي إليهم صحيح ، فالحقّ أن اليهوديّة والنّصرانيّة والإسلام فروع ثلاثة لأصل واحد ، وهي ذات قُرْبي وشيجة » ، [صفحة ١٥٠].

إنَّ عبارات ( لوبون ) هذه ، مردودة عليه من النَّاحية العلميَّة ، بل هو نفسه في أماكن أُخرى من كتابات يردُّ على نفسه ، فيقول هنا : إن من مقاصد

<sup>(</sup>٧٩) مناهج المستشرقين ٢٠٩/١

<sup>(</sup>٨٠) مناهج المستشرقين ٢٤/٢ ، وأكَّد هذه النَّظرة : أميل برهيه ( المرجع ذاته ٣١٦/١ ) ، وديبور ٢٢٣/١ ، وأميل فيلكس قوتيي ٢٢/٢ ..

عمَّد \_ عَلَيْتُهُ \_ أَن يقيم ديناً سهلاً يسترئه قومه ، فهل كان هذا الدِّين من صنعه حتَّى يقيمه كما يشاء ؟ وهل تسمح ثقافته عَلِيَّةٌ وعلمه وبيئته أن يفعل ذلك ؟

ثمَّ يقول : وأخذ من الأديان الأُخرى ما يلائمهم ، ولم يفكِّر محمَّد قط في إبداع دين جديد .

أين درس محمَّد اليهوديَّة والنَّصرانيَّة ، حتَّى أخذ منها ما يشاء لصنع دين جديد ؟ ونرجو ألا يكون الرَّدُّ ، أخذ ذلك وهو طفل صغير ، وخلال ساعات قليلة ، من الرَّاهب بَحِيرى ، كا نرجو ألاً يقال بأنَّه انتقل سِرَّا من مكَّة إلى يثرب ، فأخذ من يهودها ، ولو فعل ذلك لفضحوه مستقبلاً حين أصبحوا ألدَّ خصومه .

والأمر الآخر ، ماهي الأمور الّتي رآها ( لوبون ) في الإسلام وهي مقتبسة من اليهوديَّة أو النَّصرانيَّة ، اللَّهمّ إلاَّ الدَّعوة إلى عبادة إلىه واحد ، وهي قاعدة تقوم عليها كلَّ ديانة ساويَّة .

أمَّا التّشريع الإسلامي في العبادة والمعاملات والاقتصاد والسّياسة فلا وجود لها مطلقاً في النّصرانيّة ، وتختلف كلّ الاختلاف عمّا هي عليه عند اليهود ، فكيف يصدر عن (لوبون) حكمه بأنّ محمّداً لم يفكّر في إبداع دين جديد ، إنّ ما يصحّ أن يُقال هو أنّ محمّداً لم يفكّر فعلاً في إبداع دين جديد ، لأنّ الأمر ليس منه ، بل هو من الله الّذي قدّر وهدى ، وأوحى إلى رسوله محمّد على الله الّذي قدّر وهدى ، وأوحى إلى رسوله محمّد على ما وين أن يؤكّد على صدق نبوّة من سبقه من الأنبياء والرسل ، دون أن يؤكّد على صحّة ما بأيدي النّاس من كتب أولئك الرسل :

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ ، [الشُّورى ١٣/٤٢] .

« وإنَّني أنقل من القرآن بضع آيات في كلِّ موضوع مُهِمٍّ ، وأُرتِّب مانقلته من آياته بحسب الموضوعات ، نظراً إلى أن ماورد فيه من الآيات في الموضوع الواحد مبعثر في سُوره في الغالب » ، [صفحة ١٥٠] ، ثمَّ يقول (لوبون) : قال محمَّد ، ويذكر آيات من القرآن الكريم ، كما في الصَّفحات : ١٥١ ، ١٥٢ ، ١٥٥ ،

من أوَّل صفات العالِم الصِّدق في نقل ما ينقل ، فهل قال محمَّد عَلَيْكُمْ حين كان يتلو آية من القرآن الكريم أنَّني أنا قلت أو أقول ذلك ؟ لا ، إنَّه كان يعيد القول إلى صاحب القول ، لقد قال : أوحى الله تعالى إليَّ ، فوجب على العالم المنصف أن يقول : قال محمَّد عَلَيْكُمْ بأنَّ الوحي نزل عليه بكذا وكذا ، أمَّا أن يُصَدِّق ( لوبون ) أو لا يصدِّق ، فهذا شيء آخر .

مع أن المكابرة بظاهرة الوحي بعد الإعجاز العلمي في القرآن الكريم مكابرة في المحسوس ليس غير .

# \_ YE \_

« وما جاء في القرآن من نصِّ على خَلْق السَّماوات والأرض في ستَّة أيَّام ، وخلق آدم ، والجنَّة ، وهبوط آدم منها ، ويوم الحساب مقتبس من التَّوراة » ، [ صفحة ١٥٣] .

لماذا يؤكّد (لوبون) على أنَّ ما يرد من آيات فيها تشابه ، وقد وردت في القرآن الكريم وفي التَّوراة أنَّها مقتبسة من التَّوراة ؟ إنَّ في ذلك مجانبة للحقِّ ، فلماذا لا يقول : إنَّ المصدر الإلهي الواحد أوجد هذا التَّشابه في بعض الآيات ؟ وماذا يقول ياترى في الآيات الأُخرى العظية الختلفة كُلِّيًا ؟ وماذا يقول بآيات

القرآن الكريم الَّتي تحدَّثت عن تاريخ بني إسرائيل مع أنبيائهم ، فهل ورد مثلها في التَّوراة أو الإنجيل ؟

إنَّ الأُمور الأُخرويَّة والغيبيَّة المتعلَّقة بالخلق والجنَّة والنَّار والحساب، وبعض الأحداث التَّاريخيَّة في خطوطها الرَّئيسة، يجب أن تكون متشابهة، أمَّا الآيات الأُخرى، أو الجزء الكبير منها، فقد اعتراها بالنَّسبة للتَّوراة تبديل وتحريف كبيران، حيث كُتِبت التَّوراة على أيدي أحبار اليهود في سنوات متأخرة جدّاً عن عهد نزول التَّوراة، أي بعيدة عن عهد موسى عليه السَّلام، فكتبها أُولئك الأحبار كا أرادوها هم، وكا أرادوا أن يصوِّروا من خلالها تاريخهم ومستقبلهم، فجاءت كثيرة الأخطاء، بعيدة عن روح التَّسامح والمساواة الَّي عرفت بها الديانات السَّاويّة، بل وامتلأت بما في نفوسهم من عقد الذَّنوب والأرض، خالق البشريَّة. عما لا يمكن أن يصدر عن ربِّ السَّاوات والأرض، خالق البشريَّة.

- 40 -

« إذا رَجَعْنا القرآن إلى أصوله ، أمكننا عَـدُّ الإسلام صورةً مختصرة من النَّصرانيَّة ، مع ذلك ، في كثير من الأُصول ، ولاسيًا في التَّوحيد الَّذي هو أصل الساسي ، فالإله الواحد الَّذي دعا إليه الإسلام مهين على كلِّ شيء ، ولا تَحَفُّ به الملائكة والقدِّيسون وغيرهم ممن يُفْرَض تقديسهم ، وللإسلام وحده كلُّ الفَخَار بأنَّه أوَّل دين أدخل إلى العالم التَّوحيدَ الحض » ، [صفحة ١٥٨].

ليس هذا فحسب ، بل مع التَّوحيد مخاطبة العقل لاالعاطفة ، فالإسلام دين ترقِّي وتقدَّم ، ففيه يوزن مداد العلماء بدم الشَّهداء ، فيرجح مداد العلماء على دمِّ الشَّهداء ، وما كان عَلِيَّةٍ يبغض شيئاً بغضه لتعطيل العقل وعدم الأخذ

بالأسباب ، وبغضه للشَّرائع والقوانين الجامدة الَّتي تقيِّد العقل فتقوده صاغراً أعمى (٨١) .

وبالعقل ، تأتي الطأنينة بما يعتقده المرء ، بلاخطل أو زلل أو ضلال .

وللإسلام الفخر ، كل الفخر ، بأنَّه أوَّل دين أدخل إلى العالم التَّوحيد الخالص ، ولكن ( لوبون ) يشوِّش ماقال ، عندما عَدَّ الإسلام صورة مختصرة من النَّصرانيَّة ، وكم كنّا نتنَّى أن يعطينا تلك الجوانب الَّتي تجعل من الإسلام صورة مختصرة من المسيحيَّة !!.

الإسلام لا يشكّل تلك الصُّورة الختصرة ، بل نُريد أن نعكس الأمر لنقول : إذا كانت النّصرانيَّة تدعو إلى وحدانيَّة الله ، فهي بهذا الأساس ـ الّذي شوهته عقائد وثنيَّة دخيلة ـ تلتقي مع الإسلام ، ومع كلّ ديانة ساويَّة أخرى من عهد إبراهيم أبي الأنبياء ، إلى محمّد عَلَيْكِ خاتمهم ، ذلك أنَّ من الطّبيعي أن يكون التّوحيد هو جوهر كلّ دين ساوي ، لكن النّصرانيَّة لم تعرف التّشريعات الّي تقوم عليها حياة البشر ، لهذا اعتدت القول : « دع مالقيصر لقيصر ، وما لله لله » ، وهذا ما لانجده في الإسلام ، حيث كلّ شيء لله ، وهو الّذي أرسل محمّداً عَلِيْكِ لبيان التّشريعات الّي تضن سعادة البشر في دنياهم وأخراهم ، وحين احتاجت النصرانيَّة بعض تشريعاتها ، أخذتها من توراة اليهود وتشريعاتهم ، بعد أن كان أحبارهم قد غيَّروا فيها ، وبدّلوا ماشاء لهم أن يبدّلوا ويغيّروا ، ومن هنا دخلت الأفكار التّوراتيَّة إلى العقليَّة النّصرانيَّة لتلعب دورها عن طريق الإيمان والتّسليم الوردته التّوراة ، مما أصبح يعتقد وكأنَّه من الله ، وما هو منه في شيء .

<sup>(</sup>٨١) حاضر العالم الإسلامي ٢٧١/١

« وكانت دولة الرُّوم ، الَّتي نهكتها محارباتها لدولة الفُرْس ، والَّتي كانت تعاني عوامل الانحلال الكثيرة ، في دور الانحطاط ، فلم تكن غير هيكل نَخرٍ يكفى لتداعيه أقلُّ صدمة » ، [ صفحة ١٦٦ ] .

« ولو كانت أركان العالم متداعيةً كالدُّولة الإغريقيَّة الرُّومانيَّة ، والدُّولة الفارسيَّة في زمن ظهور محمَّد ، فقد كانت تلك الدَّولتان مرهوبتين ، مع ماكان يبدو من وهنها ، فكان لابدً للأُمَّة الَّتي تريد محاربتها من أن تكون ذات صفات حربيَّة عظيمة ، فضلاً عن معتقداتها الَّتي تُوجِّه جهودها إلى غرض واحد ، ولم يحتج العرب إلى ما يتطلَّبه مثل ذلك العمل الجليل من الشَّجاعة وحبِّ القتال ما ورثها العرب أباً عن جدّ ، مضافاً ذلك إلى مانشاً عن إيمان العرب الجديد من حرصهم على الشَّهادة حُبًا للجنَّة الَّتي وُعِدوا بها » ، [صفحة ١٦٨].

« وُلِدَ مُمَّد فِي أحسن الأوقات ، فقد رأينا أن العالم الْمُسِنَّ كان متصدِّعاً فيه من كلِّ جانب ، فلم يتوجَّب على أتباع مُمَّد إلاَّ أن يَهُزُّوه ليتساقط » ، « بيد أن القضاء على دولة لا يكفى لإقامة حضارة » ، [صفحة ٢١٥].

الحروب تضعف الأُمم أحياناً ، ولكنها لا تسوقها كا تُصَوِّر عبارة ( لوبون ) إلى الانحلال والانهيار ، إنَّ دولة الرُّوم لم تكن هيكلاً نخراً يكفي لتداعيه أقل صدمة ، إنَّها دولة ذات إمكانات جبَّارة ، ومساحات واسعة ، وثروات عظية ، استطاع قائدها الجديد ( هرقل ) بعد هزيتها أمام الفرس أن يوحِّدها ويعيد إليها قوَّتها ، وأن يستعيد مجدها العسكري ، وأن ينتصر على دولة الفرس السَّاسانيَّة ، وأن يستعيد منها ما أخذته من ولاياتها كبلاد مصر والشَّام .

وكذلك دولة الفُرْس ، فهي دولة عسكريَّة قويَّة ، فمنذ سنوات قليلة قبل

فتوح العرب المسلمين ، كانت قد أحرزت انتصارات عظيمة على الرُّوم ، وانتزعت منهم الشَّام ومصر ، لكن بعض المؤرِّخين يريدون أن يصوّروا هاتين الامبراطوريَّتَيْن بتلك الصُّورة من الضَّعف والانحلال ليقللوا من قيمة الفتوحات العربيَّة الإسلاميَّة ، الَّتي كان لها النَّصر المبين على الدَّولتين العظيمتين في وقت واحد ، وهذا مايدلُّ عليه قول (لوبون) في العبارة الَّتي تلت : « فقد كانت تانك الدَّولتان مرهوبتين مع ماكان يبدو من وهنها ، فكان لابُدُ للأُمَّة الَّتي تريد عاربتها من أن تكون ذات صفات حربيَّة عظيمة ، فضلاً عن معتقداتها الَّتي تُوجِّه من الشَّجاعة وحبِّ القتال ماورثها العرب إلى ما يتطلبه مثل ذلك العمل الجليل عن إيمان العرب الجديد من حرصهم على الشَّهادة حبّاً للجنَّة الَّتي وُعِدُوا بها » ، ولكن الغريب في الأمر أنّ (لوبون) الذي أكّد في عبارته السَّابقة على عظمة ولكن الغريب في الأمر أنّ (لوبون) الذي أكّد في عبارته السَّابقة على عظمة دور العرب المسلمين في النَّصر على دولتي الرُّوم والفرس بما ملكوه من تقاليد دور العرب المسلمين في النَّصر على دولتي الرُّوم والفرس بما ملكوه من تقاليد وخول الجنَّة .. يعود (لوبون) ليقول : بأنَّ العالم كان متصدَّعاً من كلَّ جانب ، فلم يتوجَّب على أتباع محمَّد ، إلاَّ أن يهزَّوه ليتساقط ...

إنّها الصّورة الأولى الّتي تقلّل من أهميّة الدّولة العربيّة الإسلاميّة وجهودها في تحقيق الانتصار، وكأنّ الأمر كمن يهزّ شجرة النّخيل ليتساقط ثمرها بين يديه، لقد بذلت دولة الإسلام من الجهود، وأظهرت من الإمكانات والبطولات في مجالات الفكر السيّاسي، والتّخطيط العسكري، ما يرفعها إلى أعلى درجات المجد، ويجعل عدداً من خلفائها وقادتها رجالاً أفذاذاً في تاريخ العالم.

و ( لوبون ) ينبِّه - بحقٍّ - إلى أنَّ القضاء على دولة لا يكفي لإقامة حضارة .

صحيح إنَّ العرب المسلمين قضوا على الدَّولة السَّاسانيَّة ، وحطَّموا بيزنطة في بلاد الشَّام ومصر .. لكن الأهم من هذا وذاك أنَّهم أقاموا على أرض دولتهم الواسعة الجديدة ، وعلى أنقاض الدُّول المهزومة أمامهم ، حضارة مازال علماء العالم حتَّى اليوم يتحدَّثون عن مدى تقدُّمها في العلوم الختلفة ، وكثرة علمائها واختراعاتهم واكتشافاتهم واتساع أفق تفكيرهم ، وانتفاعهم من منابع العلوم والحضارة أينا وجدت ، ومتابعة السَّير في طريق العلم ، ورائدهم في ذلك سلوك طريق البحث العلمي القائم على الملاحظة والتَّجربة ، يأخذون العلم من أيَّة جهة جاءهم منها ، ولكن يُعْمِلُون به عقلهم نقداً وبحثاً ودراسةً وتقدَّماً .

إنّ مقولة: « لقد كان ظفر الإسلام محتًا ، وفتحه سهلاً محقّقاً » ، لأنّه صادف أُمَّة خامرها الفساد في أخلاقها ـ كا هي الأُمَّة البيزنطيَّة والفارسيَّة ـ « فليس بقادح فيا ثبت للعرب الفاتحين حينئذ من البسالة الفائقة ، والحماسة المدهشة ، وجميع الفضائل العسكريَّة من إخلاص وصبر وقناعة وعلو نفس ، وبعد همَّة ، وبصيرة بالحرب » (٨٢) .

وفي ختام هذه الفقرة نقدِّم الملاحظات التَّالية (٨٣٠):

انتصر المسلمون في الجزيرة العربيّة ، وهم قِلّة ، على إخوانهم وأبناء عمومتهم وهم كثرة ، كا انتصروا في حروبهم ضدّ المتنبّئين أيام أبي بكر الصّدّيق رضى الله عنه ، على كثرتهم السّاحقة وقلة عدد المسلمين أيضاً .

٢ ـ وانتصار المسلمين على الرَّوم والفُرْس ، انتصار على أضعاف عددهم ، ألا يكفي الرَّوم في بلاد الشَّام ، أنَّ مئة ألف عربي متنصِّر كانوا معهم في اليرموك ؟ وترتيبات الفُرْس والرَّوم عريقة ، وإمداداتهم وعتادهم عظيان ، وهما

<sup>(</sup>٨٢) حاضر العالم الإسلامي ١٨٣/١

<sup>(</sup>٨٣) آراء يهدمها الإسلام ، ( انتصار واهن ) ، ص ٦٣

يحاربان في أراضيها ، وضمن ديارهما ، ولا يقارن عتاد المسلمين وتموينهم بمالمدى الفُرْس والرُّوم .

٣ ـ لم يحارب المسلمون الرُّومَ ثمَّ الفُرْس ، بل فتحوا جبهَتَيْن في آن واحد ، كلِّ منها أغنى منهم رجالاً ومالاً وخبرة ومراساً ، فعندما خرج المسلمون فاتحين من جنزيرتهم ، كان الرُّوم يستصغرون شئنهم ، وكان الفُرْس يحتقرون قدراتهم ، ويسمُّونهم الجياع .

٤ ـ النّصر العسكري ، شيء عظيم ، والأعظم منه انتصار العقيدة ، لقد استرت حروب الفرس والرّوم فيا بينها أربع مئة سنة ، دون حسم ، ولما جاء الإسلام فلّت العقيدة كلّ سلاح ، لقد تبع النّصرَ العسكري ، نصرٌ في مجال العقيدة ، وهنا يكن جانب عظيم من عظمة الإسلام ، عندما نقل الشّعوب إلى الإسلام ، فكان النّصر الحقيقي ، انتصار العقيدة ، لا انتصار الجسد وعضلاته .

٥ ـ وحارب المسلمون البربر ، وهم أبناء شدّة ، وبيئة قاسية ، وانتصروا عليهم عسكرياً ، ولكنهم نقلوهم إلى الإسلام ، فقاموا معهم ليبلّغوا العالم الرّسالة الإسلاميّة .

كا حارب المسلمون التُّرك في ماوراء النَّهر ، وتمَّ للمسلمين النَّصر على التَّرك ، وهم أبناء صحراء ، وأبناء بيئة قاسية صقلتهم ، ولم يلبثوا أن اعتنقوا الإسلام ، وأصبحوا جنده الأوفياء .

ومع هذه الانتصارات ، إنَّ الحروب الأولى للمسلمين ، لم تكن هدفاً بذاتها ، لقد كانت وسيلة للوصول إلى الشَّعوب لتبليغ رسالة الله سبحانه وتعالى .

\_ 77 \_

« ولكن العرب كانوا يجهلون فنَّ الحرب جهلاً تامّاً ، ولا تقوم الشَّجاعة مقام

هذا الفنّ ، وكان اقتتال العرب فيا بينهم من نوع اقتتال البرابرة الله في كانوا ينقَضُّون على أعدائهم بدون نظام ، ولا يحارب كلَّ واحد إلاَّ من أجل نفسه ، وكان غير ذلك أمر الفرُس والرُّوم ، الله في كانت معرفتهم لفنِّ الحرب عظية جداً ، كا ظهر في اشتباكهم الأوَّل بالعرب ، والعرب لم يلبثوا أن عَلِموا من الهزائم التي أصابتهم في سوريَّة ، ماكان يعوزهم ، فاقتبسوا من قاهريهم بسرعة الشيء الكثير من شؤون الحرب .. » ، [صفحة ١٦٩].

إن قول ( لوبون ) : « .. الفُرْس والرُّوم ، الَّذين كانت معرفتهم لفنِّ الحرب عظية جدّاً » ، يناقض ماقاله سابقاً : « فلم تكن غير هيكل نَخرٍ يكفي لتداعيه أقلُّ صدمة » .

صحيح أنَّ العرب اقتبسوا من قاهريهم بسرعة الشَّيء الكثير من شؤون الحرب ، لكن الأصح والأدق من ذلك أن نقول : إنَّ العرب بعد أن وحَّدهم الإسلام ، وأخرجهم من ظلام عصبيّاتهم الجاهليَّة ، ودفعهم إلى طريق العلم والبحث والاقتباس ، تعلَّموا الكثير منذ أيَّامهم الأُولى ، وقبل أن يصلوا إلى بلاد الشَّام ، وإلى العراق وفارس .

ففي غزوة بدر الكبرى استخدم المسلمون بقيادة الرَّسول الكريم عَلَيْنَةُ ، نظام الصَّف في القتال ، بدلاً من الكرِّ والفرِّ .

وفي غزوة الأحزاب ، استخدم المسلمون الخندق ، حفروه وتحصَّنوا وراءه . وفي حصار الطَّائف نصبوا المنجنيق ..

وفي معاركهم في حروب الرَّدَّة ، وفي بداية حروبهم في العراق والشَّام ، استخدموا عنصر المباغتة ، وإضعاف معنويات العدو ، وطرق التَّجمُّع بعد تبديد قوّات العدو ، وطرق تقسيم الجيش إلى كراديس ، كلُّ ذلك يمكنان من القول لم يكن تعلُّم المسلمين وقفاً على ماأخذوه من الرُّوم في سوريَّة .

أمّا كلمة (قاهريهم)، فلنا اعتراض عليها، متى قهرهم الرُّوم حتَّى نعطيهم لقب (قاهريهم) ؟ المعركة الوحيدة الَّتي كانت غير متكافئة، وانسحب العرب المسلمون في بدايات لقائهم مع الرُّوم هي معركة مؤتة، وكانت خسائرهم فيها محدودة جدّاً، وكان انسحابهم انتصاراً كا رآه الكثيرون، ثمَّ توالت بعد ذلك انتصاراتهم على أيدي قادة الفتوح في بلاد الشَّام.

## \_ YA \_

« وبعد أن مَلَكَ السَّلجوقيُّون جميع الولايات الجاورة لبغداد ، جعلوا مقرَّهم أمام القسطنطينيَّة (٨٤) ، واستولوا على سوريَّة وأحلُّوا التَّعصُّب محلَّ تسامح العرب ، فنهوا النَّصارى عن القيام بشعائر دينهم ، وجاروا على حجيجهم فاضطربت أوربة لذلك وثارت ، بعد أن كانت تخشى تقدَّم المسلمين منذ زمن طويل » ، [ صفحة ١٨٠ ] .

ليست هذه أسباب الحروب الصَّليبيَّة ، إنَّها مغالطة نَـأْسف لصدروهـا من علاَّمة كبير ، كالفيلسوف ( لوبون ) .

الحروب الصليبيّة الّتي بدأت الدّعوة لها سنة ١٠٩٥ م ليست إلا استمراراً لحركة الحجّ الجماعي إلى بيت المقدس ، مع حدوث تطوّر في الأسلوب ، وهو أنّ الحجّ الجماعي صار حربيّاً ، بعد أن كان سلميّاً ، فالحجّ الدّين خرجوا سنة ١٠٦٤ م مع رئيس أساقفة مينز ، بلغوا سبعة آلاف حملوا معهم أسلحة للدّفاع - كا يدّعون - عن أرواحهم في الطّريق ، فهل هناك فارق بين ذلك الموكب ، وأيّة حملة صليبيّة تالية ، سوى في الأسلوب الّذي اتّبعه كلّ فريق في بلاد الشّام ؟

أمًّا ذلك التَّطوَّر في الأُسلوب ، فرجعه تلك الأخبار الَّتي أخذت تصل إلى الغرب الأُوربي عن سوء معاملة الحجَّاج بعد امتداد السَّلاجقة إلى بيت المقدس سنة

<sup>(</sup>٨٤) قونية : عاصمة سلطنة الرُّوم السُّلجوقيَّة ، من سنة ١٠٨١ ، وحتَّى ١٣٠٢ م .

١٠٧١ م ، ثمَّ إلى أنطاكية سنة ١٠٨٥ م وطرد البيزنطيِّين منها ، مما جعل الغرب يؤمن بأنَّه لابُدَّ من استخدام القوَّة لتأمين عمليَّة الحجّ إلى الشَّام .

إنَّ المبالغة في سوء أحوال المسيحيِّين في البلاد الإسلاميَّة في العصور الوسطى ، وما تعرَّضوا له من اضطهاد ، وكيف أنَّ كنائسهم خربت ، وأديرتهم أُغلقت ، وطقوسهم عطِّلت .. مدخل مضلِّل بعيد عن الحقيقة والتَّاريخ ، ودخول من باب وهميٍّ يصرف عن المدخل الحقيقي إلى أسباب الحروب الصَّليبيَّة .

وإذا كان دعاة الحروب الصليبيّة في أواخر القرن الحادي عشر قد دأبوا على الدّعاية لحركتهم في غرب أوربة عن طريق المناداة بأنَّ أحوال المسيحيّين في آسية الصّغرى والشّام قد ساءت تحت حكم السّلاجقة ، فإنَّ هناك أكثر من مؤرِّخ أوربي مسيحي منصف قرَّروا في صراحة تامّة ، أنَّ السّلاجقة لم يغيّروا شيئاً من أوضاع المسيحيّين في الشّرق ، وأنَّ المسيحيّين الَّذين خضعوا لسلطان السّلاجقة ، صاروا أسعد حالاً من إخوانهم الَّذين عاشوا في قلب الامبراطوريّة البيزنطيّة ذاتها ، يقول ثومبسون Thompson : « وإنَّ مااعترى المسيحيّين في الشَّام وآسية الصُّغرى من متاعب في ذلك العصر ، إنّا كان مردُّه الصّراع بين السَّلاجقة والبيزنطيّين ، لأنه متاعب في ذليل على قيام السَّلاجقة باضطهاد المسيحيِّين الخاضعين لهم »(٥٥).

إنَّ غالبيَّة الصَّليبيِّين الَّذين أسهموا في الحركة الصَّليبيَّة تركوا بلادهم ، إما بدافع الفضول ، أو لتحقيق أطاع سياسيَّة ، وإما للخلاص من حياة الفقر الَّي كانوا يحيونها في بلادهم في ظلِّ النِّظام الإقطاعي ، وإمَّا للهرب من ديونهم الثَّقيلة ، أو محاولة تأجيل سدادها .. وإمَّا لتحقيق مكاسب سياسيَّة واقتصاديَّة في بلاد الشَّرق ، وأيُّ وازع ديني كان عند ألوف الصَّليبيِّين الَّذين شاركوا في الحملة الصَّليبيَّة الَّذين اتَّجهوا نحو القسطنطينيَّة ، وهي البلد المسيحي الكبير ، لينهبوا

<sup>(</sup>٨٥) الحركة الصَّليبيَّة ، د . سعيد عبد الفتَّاح عاشور ، ط١ ، ١٩٦٣ م ، مطبعة لجنة البيان العربي .

كنائسها ، ويسرقوا أديرتها ، ويعتمدوا على أهلها بالقتل والضَّرب ، وهم جميعاً إخوانهم في الدِّين ؟

فن أراد أن يعرف الأسباب الحقيقيَّة للحركة الصَّليبيَّة ، فعليه بالبحث في الأوضاع السِّياسيَّة والاجتاعيَّة والاقتصاديَّة والدِّينيَّة في غرب أوربة في القرن الحادي عشر ، لا في أحوال الحجَّاج النَّصارى الَّذين عاثوا في طريقهم أينا حلُّوا فساداً ، أو في أحوال النَّصارى في شرقنا العربي المسلم الَّذي عرف التَّسامح مذ كان ، ولكن التَّسامح شيء ، واستغلال التَّسامح شيء آخر ، التَّسامح شيء بديع جيل ، على ألاً يستغل لانتهاك حرمات المسلمين ، وحرمات ديارهم .

إنَّ حريَّة المعتقد أمر مُسَلِّم به في الإسلام .

لذلك حارب المسلمون المستبد الظَّالم ، ولم يحاربوا المسيحيَّة ديناً ومعتقداً .

لقد أنهى المسلمون الحكنومات ، وأبقوا على الشَّعوب حُرَّة في معتقدها ، وحفظ الإسلام الأرواح ، والممتلكات والمعابد ، بوثائق حرص كلَّ الحرص على تنفيذ مضونها بدقَّة .

فالتَّسامح سمة العرب المسلمين الخالدة (٨٦) ، ولكن هذا التَّسامح لا يعني الغباء والسَّذاجة والضَّعف ، فعندما استغلَّ الحجُّ الجماعي الْمُسَلَّح هذا التَّسامح ، قامَ السَّلاجقة عا يجب أن تقوم به أيُّ دولة في العالم ، مرَّت عِثل ظروفهم..

### \_ Y9 \_

« استولى فردينانـد في سنـة ١٤٩٢ م على عـاصـة العرب الأخيرة غَرْنـاطـة ، وأخذ يعن في قتلهم وتشريدهم جماعاتٍ جماعاتٍ ، وسار خلفاؤه على سُنَّته ، فقُتِلَ

<sup>(</sup>٨٦) انظر ( من روائع لوبون ) في هذا الكتاب ، الفقرات رقم ٢ و ٦ و ٧ ، حيث الإقرار الواضح بتسامح الإسلام في فتوحاته .

وشُرِّدَ من العرب ثلاثة ملايين نفس ، فخبت إلى الأبد شعلة حضارة العرب الَّتي كانت تُنير أُوربة منذ ثمانية قرون » ، [صفحة ١٨٢] .

« ثقلت قرون على أعفار العرب ، ودخلت حضارتهم في ذمَّة التَّاريخ منذ زمن طويل ، ولا نقول ، مع ذلك ، إنَّهم ماتوا تماماً ، فنرى الآن ديانتهم ولغتهم اللَّتين أدخلوهما إلى العالم أكثر انتشاراً بما كانتا عليه في أنضر أدوارهم ، فالعربيَّةُ هي اللَّغة العامَّة من مَرَّاكش إلى الهند ، ولا يزال الإسلام جادًا في تقدَّمه » ، 1 صفحة ٧٢٤].

من الجميل أن يسمع الإنسان كلمة الحقّ والإنصاف بين الحين والآخر ، من مؤرِّخ أو عالم من علماء الغرب ، فقتل الإسبان للعرب المسلمين ، وتشريدهم لهم بوحشيَّة ، إبَّان ما يُدُعى بحرب الاسترداد ، وكيف سار فرديناند ـ وايزابيلا ـ على سُنَّته في قتل العرب وتشريدهم بأحكام صادرة عن محاكم التَّفتيش (٨٧) .

أمًّا عبارة : « فخبت إلى الأبد شعلة حضارة العرب .. » .

وعبارة : « ودخلت حضارتهم في ذِمَّة التَّاريخ منذ زمن طويل .. » ، رأي واحد خاطئ ، فكما يقول مالك بن نبي : الحضارة تسير كا تسير الشَّمس ، فكأنَّها تدور حول الأرض مشرقة في أُفق هذا الشَّعب ، ثمَّ متحوِّلة إلى أُفق شعب آخر .

فالحضارة لا تموت ، والحضارة الإنسانيَّة بساط نسجته وتنسجه أيدي أمم كثيرة .

و ( لوبون ) في ختام الفقرة الثَّانية ، يعترف أنَّ الإسلام ـ لا يزال ـ جادًّا في تقدُّمه ، بل هو أكثر أديان العالم اليوم كسباً للأتباع .

<sup>(</sup>٨٧) والَّتِي من قوانينها: (خير أن يُقتل مئة أبرياء من أن يُلْحِدَ فرد واحد) ، وتطبيقاً لهذه القاعدة ، صاروا يقتلون ويحرقون النَّاس ، لأقلِّ شبهة ، ولم يكن لأحد حق الدَّفاع عن نفسه ، ولا كان لحكة أن تقبل في حال ما شاهد نَفْي .

إنَّ جانباً من الحضارة يتمثَّل بالتَّقدُم العلمي ، وهذا الجانب لاشكَ أنار أوربة ، وأضاء لها سبل نهضتها الحديثة ، أمَّا الجانب الفكري ، والرُّوحي ، والاجتاعي ، والعقائدي بشكل عام ، ما زال موجوداً ، وينتشر في أرجاء أوربة اليوم ، وسيستمر في انتشاره غداً ـ بإذن الله ـ لأنَّ حضارتهم الأوربيَّة الماديَّة لم توصلهم إلى سعادة الطّانينة ، وهناءة الأمن ، وهم يفتشون عن الجانب الرُّوحي ، العقلاني العلمي السَّلم ، كي تتوازن حضارتهم ، فتستقرّ النَّفوس وتسعد وتهنأ .

\_ 4. \_

« ومها يكن الأمر ، فإنَّ مما لا ريب فيه ، أنَّ مباني الدَّور الإسلامي الأوَّل ، لم تكن من صنع العرب ، وأنَّ عمَّال البلاد الَّتي دانت لهم هم الَّذين غَيَّروا معالم الكنائس ، لتكون موافقة لعبادة المسلمين ، وأنَّهم أقاموا مبانيَ العرب بأنقاض الكنائس » ، [ صفحة ١٩٣] .

لو كانت هذه العبارة صحيحة ، لما كنّا نرى الكنائس ـ والقديمة منها خاصّة \_ قائمة في شتّى أنحاء بلاد العرب والمسلمين حتّى يومنا الحاضر ، فكيف يَصِحُّ أن نقول بأنَّ العرب أقاموا مبانيهم على أنقاض الكنائس ، ألم يكن في وصيّة أبي بكر الصّدِيق رضي الله عنه للمجاهدين الفاتحين : « .. وسوف تمرُّون بأقوام قد فرغوا أنفسهم في الصّوامع ، فدعوهم وما فرغوا أنفسهم له .. »(٨٨) .

ألا يكفينا \_ كي لانطيل الأدلَّة على خطأ ماأورده ( لوبون ) في الفقرة السَّابقة \_ صُلْحُ عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه مع أهل ( إيلياء ) بيت المقدس ، ودولة الإسلام في قَّة الفتوح ، وأوج قوَّتها وعزيتها ؟

« بسم الله الرَّحمن الرَّحيم ، هذا ماأعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهلَّ

<sup>(</sup>٨٨) الكامل في التَّاريخ ٢٢٧/٢ ، الطُّبري ٢٢٦/٣

إيلياء من الأمان ، أعطاهم أماناً لأنفسهم وأموالهم ، ولكنائسهم وصلبانهم ، وسقيها وبريئها وسائر مِلَّتها ، أنَّه لا تُسْكَن كنائسهم ولا تُهدم ، ولا يُنتقص منها ولا من حيِّزها ، ولا من صليبهم ، ولا من شيء من أموالهم ، ولا يكرهون على دينهم ، ولا يضار أحد منهم .. »(٨٩) .

إنَّ بنود هذه المعاهدة ، غوذج لمعظم المعاهدات الَّتي أبرمها المسلمون الفاتحون مع البلدان الَّتي فُتِحَت ، وما عرفوا مطلقاً أنَّهم نكشوا عهودهم ، وها هي الكنائس القائمة قبل الفتح ما تزال في بلاد الشَّام ومصر ، حيث بقي عدد من أبناء هذه البلاد على ديانتهم النَّصرانيَّة تتابع بقاءها دون أن تُمَسَّ بسوء .

# - 41 -

« المسجد الأقصى : بُني المسجد الأقصى في الحرم القدسيّ ، وهو قديمٌ أيضاً ، فأصل المسجد الأقصى كنيسة بناها القيصر جوستنيان تبجيلاً للعذراء ، فحوّلها العرب إلى مسجد بأمر الخليفة عمر ، ثمَّ هدَّم الزِّلزال المسجد الأقصى فَجُدِّد بناؤه في سنة ٧٨٥ م » ، [ صفحة ٢٠٠ ] .

لوعاد (لوبون) إلى تاريخ القدس، وتاريخ المسجد الأقصى لعرف أموراً غير ماسجَّله في كتابه، من أنَّ أصل المسجد الأقصى كنيسة بناها القيصر جوستنيان.

إنَّ عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه لم يحوِّل ، ولم يأمر بتحويل كنيسة في القدس إلى مسجد (٩٠) ، بل على العكس ، فقد روي عنه أنَّه رفض تأدية صلاة حان وقتها ، وهو في زيارة لأحد بطارقة القدس ، خشية أن يتَّخذ المسلمون

<sup>(</sup>۸۹) الطُّبري ۲۰۹/۳

<sup>(</sup>٩٠) وهذا يخالف بنود الصَّلح الموقّع مع أهل إيلياء (بيت المقدس) الّذي أوردناه في الفقره ٣٠ السَّابقة .

مكان صلاته مسجداً لهم ، مما يؤذي المسيحيّين ، فخرج من مكانه ، وأدّى صلاته خارجها ، فبني في المكان الجديد مسجد يعرف حتّى اليوم بمسجد عمر .

ومكان المسجد الأقصى يعرف منذ أقدم العصور على أنَّه معبد ، ويعتقد المسلمون أنَّه ثاني معبد بعد المسجد الحرام ، وزاد تقديسه عند المسلمين بعد اتخاذه قبلة لهم قبل أن تكون الكعبة قبلتهم ، ثمَّ ازداد تقديسه بعد حادثة الإسراء إليه برسول الله عَيِّلِيَّةٍ ، حيث أُسري به عَلِيَّةٍ من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى .

أمًّا بناء المسجد المعروف اليوم ، فكان في عهد عبد الملك بن مروان ، وابنه الوليد .

### - 44 -

« بلغت بغداد ذُروة الرَّخاء في عصر بطل رواية ألف ليلة وليلة هارون الرَّشيد الشَّهير ( ٧٨٦ ـ ٨٠٩ م ) » ، [ صفحة ٢١٥ ] .

ويسجِّل (لوبون) صفحة ٥٤٣ رأياً آخر: « ورواية ألف ليلة وليلة الباهرة هي - لاريب - أكثر القصص العربيَّة شهرة ، وقد اختُلِفَ كثيراً في مصدرها ، ويظهر من الثَّابت اليوم أنَّها مجموعة قطع وُضِعَت في أدوار مختلفة جدّاً ، فوضع بعضها قبل القرن العاشر من الميلاد لذكرها في كتاب مروج الذَّهب الَّذي ألَّفه المسعوديُّ في ذلك الزَّمن ، وتجد في تلك الرَّواية قِصَصاً من أصل هندوسي وفارسي ، ولكن أكثرها ألَّفه عرب مصر فيا بين القرن الثَّالث عشر ، والقرن الخامس عشر من الميلاد » .

كان من الواجب أن يشير الباحث إلى أنَّ هارون الرَّشيد ، الخليفة العبَّاسي الشَّهير ، والَّذي بلغت بغداد والدَّولة العربيَّة الإسلاميَّة في عهده ذروة الرَّخاء ، لاعلاقة بينه وبين ما يرد عنه في كتاب أُسطوري خيالي ، يعرف بقصص ألف ليلة وليلة .

وشتَّان مابين شخصيَّة الرَّشيد الحقيقيَّة الَّتي تَثَّل العلم والتقدُّم والجهاد ، وعزَّة الدَّولة ورفعتها ، وبين شخصيَّة الرَّشيد في قصص ألف ليلة وليلة حيث الغانيات والخور والمكائد والمغامرات الخياليَّة .

« الرَّشيد بطل رواية ألف ليلة وليلة » ، مع أنَّ ألف ليلة وليلة مجموعة منوَّعة من القصص الشَّعبي ، نصّ ابن النَّديم في ( الفهرست ) أنَّها مترجمة من أصل فارسي اسمه ( الهزار أفسان ) ، أي ألف الخرافة ، ويسميها الإفرنج ( اللَّيالي العربيَّة ) ، لأنَّها ترجمت عن العربيَّة ، لفقد الأصل الفارسي ، وهي منتشرة بين أمم الأرض ، لما فيها من قصص تلذّ للنَّاس مطالعتها ، فهم يرون فيها أجمل الغرائب ، ويرون تنوُّع الأخبار الَّتي تخاطب الطبع البشري الَّذي يميل إلى مطالعة المصادفات ، والاتفاقات المدهشة ، والأعمال الدَّالة على الشَّجاعة والبطش ، مع أنَّ فيه من السَّفاهة والفساد ما يجعله كتاباً خطراً جداً على الفتيان والفتيات .

فن الثَّابِت أنَّ مادَّة ألف ليلة وليلة أخذها العرب من الفرس والهنود (١١) ، ولقد شوَّهت ألف ليلة وليلة كذباً وخيالاً سيرة الرَّشيد ، إذ أنَّه أصبح منذ وقت بعيد ، رمزاً للعصر الذَّهبي الغابر ، تفعل فيه الأعاجيب ، وتحاك حوله الأساطير .

لقد ظنَّ الأُوربيّون أن الرَّفاه في قصر الرَّشيد ، لا يمكن أن يكون إلاَّ كا كان في قصر معاصره شارلمان من شراب وفسق وفجور ، فجعلوا الرَّشيد بطلاً لروايات ألف ليلة وليلة ، وبصورة تشبه ما يجري في قصورهم ، مع أنَّ الرَّشيد لم يسمع بألف ليلة وليلة ، لأنَّها تُرْجِمَت إلى العربيَّة في القرن الثَّالث الهجري ، وهو عاش في القرن الثَّاني الهجري ، وتدل قصص ألف ليلة وليلة على أنَّها مؤلَّفة من قبل عديدين ، أضافوا عليها حتَّى العصر الملوكي (٩٢) .

<sup>(</sup>٩١) دائرة المعارف الإسلاميَّة ١٨/٢٥ ، دائرة المعارف البستاني ٢٦١/٤

<sup>(</sup>٩٢) هارون الرَّشيد : أميرُ الحلفاء وأجلُّ ملوك الدُّنيا ، ص ١٢٤ وما بعدها .

وذكر ( لوبون ) المسعودي وكتابه مروج الذهب ، ليته أورد جزءاً يسيراً مما جاء فيه عن الرَّشيد ، وعندها يحذف عبارته الظَّالة « الرَّشيد بطل رواية ألف ليلة وليلة » .

قال المسعودي تحت عنوان: « وصف الرَّشيد »: « كان مواظباً على الحجِّ ، متابعاً للغزو ، واتِّخاذ المصانع والآبار والبرك والقصور في طريق مكَّة ، وأظهر ذلك بها وبمني وعَرَفات ، ومدينة النَّبيِّ عَيْقِيلٍّ ، فعمَّ النَّاسَ إحسانه ، مع ماقرن به من عدله ، ثمَّ بني الثَّغور ، ومَدَّن المدن ، وحَصَّن فيها الحصون ، مثل طَرسوس وأذنة ، وعَر المصيصة ومرعش ، وأحكم بناء الحرب ، وغير ذلك من دور السبيل والمواضع للمرابطين ، واتبعه عماله ، وسلكوا طريقته ، وقَفَتْهُ رعيَّته مقتدية بعمله ، مَسْتَنِدة بإمامته ، فقمع الباطل ، وأظهر الحقَّ ، وأنار الأعلام ، وبرز على سائر الأمم .. » إلى أن يقول المسعودي : « فسمَّى النَّاسُ أيَّامَه ، لنضارتها وكثرة خيرها وخصبها ، أيَّام العروس » (٩٢)

### \_ ٣٣ \_

« ولم يمنع عمرو بن العاص من عادات المصريّين ، سوى عادة اختطاف إحدى العذارى من أبويها في كلّ سنة ، وقذفها في النّيل ، لكي يَمُنَّ إله النّيل على مصر بما تحتاج إليه من الماء وقت الفيضان ، فاستبدل عمرو بن العاص بتلك العادة التي لا تزال موجودة إلى يومنا ، وهي قذف تمثال خزفي يُدْعى بالعروس في النّيل في يوم معيّن من كلّ سنة .. » ، [صفحة ٢٦٨].

وهذا كلام مرفوض ، وصوابه كا جاء في : ( النَّجوم الزَّاهرة في ملوك مصر والقاهرة ) :

« لما ولي عمرو بن العاص رضى الله عنه مصر ، أتاه أهلها حين دخل بؤونة (٩٢) مروج النَّهب ٢١٦/٤

من أشهر القبط المذكورة (١٤) ، فقالوا له أيّها الأمير ، إنّ لنيلنا عادةً أو سنّة لا يجري إلا بها ، فقال لهم : وماذاك؟ قالوا : إنّه إذا كان في اثنتي عشرة ليلة تخلو من هذا الشّهر ( يعني بؤونة ) عَمَدنا إلى جارية بكر من عند أبويها وأرضَيْنا أبويها وأخذناها ، وجعلنا عليها من الحليّ والثّياب أفضل ما يكون ، ثمّ ألقيناها في هذا النّيل فيجري ، فقال لهم عمرو بن العاص : إنّ هذا لا يكون في الإسلام ، وإنّ الإسلام يهدم ماكان قبله (١٥) ، فأقاموا بؤونة وأبيب ومسري لا يجري النّيل قليلاً ولا كثيراً حتّى همّوا بالجلاء ، فلما رأى ذلك عمرو كتب إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطّاب رضي الله عنه ، فكتب إليه عمر بن الخطّاب : قد أصبت ، إن الإسلام يهدم ماقبله ، وقد أرسلنا إليك ببطاقة ترميها في داخل النّيل إذا أتاك

فلما قدم الكتاب على عمرو بن العاص رضي الله عنه ، فتح البطاقة فإذا فيها : « من عبد الله عمر أمير المؤمنين إلى نيل مصر ، أمّا بعد ، فإن كنتَ تجري من قِبَلك فلا تجر ، وإن كان الله الواحد القهار الّذي يُجْرِيك ، فنسأل الله الواحد القهار أن يُجريك » .

فعرَّفهم عمرو بكتاب أمير المؤمنين وبالبطاقة ، ثمَّ ألقى عمرو البطاقة في النِّيل قبل يوم عيد الصَّليب بيوم ، وقد تهيّأ أهل مصر للجلاء والخروج منها ، لأنَّه لا يقيم بصالحهم فيها إلاَّ النِّيل ، فأصبحوا يوم عيد الصَّليب وقد أجراه الله

<sup>(</sup>٩٤) وهو شهر حزيران ، والأشهر القبطيَّة هي : أبيب ( تموز ) ، مسري ( آب ) ، توت ( أيلول ) ، بابه ( تشرين الأوَّل ) ، هاتور ( تشرين الثَّاني ) ، كهيك ( كانون الأوَّل ) ، طوبة ( كانون الثَّاني ) ، أمشير ( شباط ) ، بروبات ( آذار ) ، برمودة ( نيسان ) ، بشنس ( أيَّار ) ، وبؤونة ( حزيران ) ، [ النَّجوم الزَّاهرة ٢٤/١ و ٢٥ ] .

<sup>(</sup>٩٥) من عادات وثنيَّة لا يقرُّها التَّوحيد ، أو العقل الموضوعي .

ستة عشر ذراعاً في ليلة واحدة ، وقطع تلك السَّنَة القبيحة عن أهل مصر ببركة سيدنا عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه » (٩٦) .

## - 48 -

« واستغاث عرب إسبانية ببربر مَرَّاكُش في سنة ١٠٨٥ م لِيَحُولوا دون توالي انتصارات مَلك قشتالة وليون الأذفونش السَّادِس .. » ، [صفحة ٣٣٢] .

عبارة تحتاج إلى الدِّقة والموضوعيّة ، وصوابها : « واستغاث مسلمو الأندلس بسلمي مَرَّاكُش .. » ، فـدولـة المرابطين ( الملتَّمين ) : [ ٤٤٠ ـ ٥٤٢ هـ ] ، ما قامت باسم البربر ، وإن كانت أصولهم من صنهاجة الصَّحراء الكبرى (٩٧١) ، الَّتي يُرْجِعُ ابن خلدون أصلها إلى الجزيرة العربيَّة ، منها نزحت إلى المغرب واستقرَّت على شواطئ الأطلسي (٩٨١) .

نشأت دولتهم باسم الإسلام ، فهم المرابطُون في الثُّغور لدفع العدو ونشر الدَّعوة : ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمُ الدَّعوة : ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمُ تُفْلَحُونَ ﴾ ، [آل عران ٢٠٠/٣] ، هؤلاء كان الإسلام لهم - كا هو داعًا في أتباعه الْخُلَّص - كيياء سحريَّة ، فأحياهم بعد موت ، وعلَّمهم بعد جهل ، وجمعهم بعد فرقة ، فقاموا للفتح فتوسَّعوا في المغرب الأقصى ، وحوض النَّيجر .

وما هو جدير بالذِّكر أن المرابطين حافظوا على الوحدة الإسلاميَّة ، فلم يتَّخذوا لقب الخلافة ، واستمدُّوا الشَّرعيَّة من اعتراف الخلافة العبَّاسيَّة بدولتهم ، فقد أرسل يوسف بن تاشفين سفارة إلى الخليفة المستظهر مكوَّنة من عبد الله

<sup>(</sup>٩٦) النُّجوم الزَّاهرة ٢٥/١ و ٣٦ ، وهذا ماأورده الحافظ ابن كثير في البداية والنَّهاية ١٠٠/٧

<sup>(</sup>٩٧) من قبائل اللثّمين : جزولة ، ولمطة ، وجدالة ، ومسوفة ، ودكالة ، وهسكورة ، ولمتونة ، وكانت الرّياسة في الملتّمين للمتونة .

<sup>(</sup>٩٨) ابن خلدون ( العِبَر ) ١٨٤/٥

المغافري الإشبيلي وولده أبي بكر ، وطلب منه أن يعقد ليوسف على المغرب والأندلس ففعل (٩٩٩) .

وكان أشياخ المرابطين وأعيانهم يميلون إلى تسمية يوسف بن تاشفين بأمير المؤمنين ، ولكن يوسف رفض بتاتاً وقال : حاشا لله أن نتسمًى بهذا الاسم ، إنّا يتسمّى به خلفاء بني العبّاس ، لكونهم من تلك السّلالة الكريمة ، لأنّهم ملوك الحرمين مكة والمدينة ، وأنا رجلهم والقائم بدعوتهم (١٠٠٠).

لقد وصف الأندلسيُّون ابنَ تاشفين « بمعقد الآمال ، وأن الله قد اصطفاه لإنقاذ الإسلام » (١٠١١) ، وحقَّق ابن تاشفين انتصار الزَّلاَّقة العظيم : [ الجمعة ١٢ رجب ٤٧٩ هـ ، ٢٣ تشرين الأوَّل ( أكتوبر ) ١٠٨٦ م ] ، الَّذي اهتزَّت له نفوس المسلمين في كلِّ بقاع العالم الإسلامي ، وعف عن المغانم ، وعاد إلى مرَّاكُش ، فعاد ملوك الطَّوائف إلى التَّناحر وتوطيد سلطانهم على حساب الإسلام ذاته ، ولم يتورَّع بعضهم عن التَّحالف سرّاً مع الفونسو السادس ، فعاد ابن تاشفين بطلب من القضاة والفقهاء ، كا أنَّ أبا حامد الغزالي ، وأبا بكر الطُّرطُوشي في الشَّرق الإسلامي ، أرسلا لابن تاشفين خطاباً يحثَّانه فيه على خدمة الإسلام ، ويفتيانه في ملوك الطَّوائف .

لقد أنقذ المرابطون الأندلسَ من انهيارِ محقَّق ، وضبطوها بعزم وحزم ، بعد فوضى وضياع ، كا وضعوا حدًا لمهزلة ملوك الطَّوائف ، وأمدُّوا بقاء المسلمين في الأندلس أربعة قرون من الزَّمن ، وعلى ماسبق :

استغاث مسلمو الأندلس بمسلمي مَرَّاكُشْ .

<sup>(</sup>۹۹) ابن خلدون ۲۸٦/٦

<sup>(</sup>١٠٠) الحلل الموشية ١٨

<sup>(</sup>۱۰۱) ابن خلّکان ۲۸۲/۲

« ولم يكد عبد الرَّحن (١٠٢) يَقْبِض على زمام الحكم في إسبانية حتَّى أخذ يسعى في حمل العرب على اتِّخاذ إسبانية وطناً لهم ، فأنشأ جامع قرطبة الشَّهير الذي هو من عجائب الدُّنيا لتحويل أنظار العرب عن مكَّة » ، [ صفحة ٣٣٨] .

أخطاء كثيرة يقع فيها المؤلّفون الغربيّون نتيجة جهلهم بالإسلام ، وجهلهم أحياناً بأسباب الحوادث الّتي يتعرّضون لبحثها ، والكتابة عنها ، فحين يكتب (لوبون) وغيره عن عبد الرّحن الأموي ، سليل خلفاء بني أميّة في الشّام ، والّذي حمل في التّاريخ لقب عبد الرّحن الدّاخل (صقر قريش) ، لأنّه استطاع أن ينجو بنفسه من أيدي العبّاسيّين بعد نجاحهم بثورتهم وإحاطتهم بالحكم الأموي (١٠٣) ، واستيلائهم على السّلطة والحكم ، أقول بعد نجاح عبد الرّحن بالوصول إلى الشّال الإفريقي ، ودخوله أرض الأندلس ، حيث كانت جزءاً من الدولة العربيّة الإسلاميّة في عهد الخلافة الأمويّة ، ونجح بحكم الأندلس ، وانفصل بها عن الدَّولة العبّاسيّة ، واستقلَّ بالأندلس ، فأسّس أسرة حاكمة أمويّة في الأندلس ، لم تعترف بالخلافة العبّاسيّة ، وحين أنشأ جامع قرطبة الشّهير ماأراد أن ينافس به العبّاسيّين في مساجدهم وقصورهم ، بل أراده جامعاً يليق بإمارته الجديدة ، يتناسب وحاضرة إمارته قرطبة ، وما أراد أبداً ، ولا خطر له ببال أن يوجّه أنظار العرب عن مكّة ، فهو لا يجرؤ على ذلك أوّلاً ، وهو يعلم ثانياً أنّ يوجّه أنظار العرب عن مكّة ، فهو لا يجرؤ على ذلك أوّلاً ، وهو يعلم ثانياً أنّ مكّة المصاره ودولهم وتباعدت أصقاعهم ، ومها كانت الخلافات بينهم ،

<sup>(</sup>١٠٢) عبد الرَّحمٰن الدَّاخل ( صقر قريش ) : [ ١١٣ ـ ١٧٢ هـ = ٧٣١ ـ ٧٨٨ م ] ، دخل قرطبــة وبنى فيها القصر وعدة مساجد .

<sup>(</sup>١٠٣) سنة ١٣٢ هـ .

فكلُّهم يتَّجهون بصلاتهم نحو مكَّة ، أي نحو الكعبة الْمُشَرَّفة ، فلا يستطيع أمير ، أو خليفة تحويل أنظار العرب عن قبلتهم ، عن الكعبة الْمُشَرَّفة .

## - 77 -

« استطاع عبد الرَّحن الغافقي أن يسير ، إذَنْ ، منتصراً غيرَ هَيَّاب إلى الأمام ، وأن يُخرِّب الحقول الخصبة الواقعة بين مدينة بوردو ومدينة تُور ، وأن يأخذ غنائم كثيرة من المدن ، ونحن إذا علمنا أنَّه لم يكن من عادة العرب أن ينهبوا البلدان الَّتي يرغبون في استيطانها ، كا ذكرنا ذلك غير مرَّة ، رأينا أن سلوك عبد الرَّحن الغافقي يدلُّ على أنَّه بدخوله فرنسة لم يفكّر في غير الغنائم .. » ، [صفحة ٢٨٥].

ماعُرِف عن العرب في فتوحاتهم تخريب الحقول الخصية ، ولا هدم العمران ، لم تكن هذه أخلاقهم مطلقاً .

وهل يمكن أن يصدِّق أيُّ دارس منصف عند دراسته لفتوح العرب المسلمين في جنوبي فرنسة ، ووصولهم إلى أواسطها ما يقوله ( لوبون ) من أن عبد الرَّحن الغافقي لم يفكِّر في حملته على فرنسة في غير الغنائم .

لوأنصف الدكتور لوبون لقال: نتيجة لانتصارات العرب المسلمين وهم في طريقهم إلى تُور، أُثقلوا بالغنائم، إنهم انطلقوا للفتح لتبليغ رسالة إلهيَّة، أمَّا أن يكون السَّبب الوحيد لدخول فرنسة هو الحصول على الغنائم، فهذا ظلم كبير.

ألم يعلم (لوبون) أن هذه الحملة الَّتي قادها الغافقي، إنَّا هي حلقة من سلسلة كثيرة الحلقات، تُمثِّل حركة الفتوح منذ خرج العرب المسلمون من جزيرتهم، وما داموا يحملون رسالة يعتبرون أنفسهم مكلَّفين بتبليغها إلى أهل الأرض، ويعملون على الإطاحة بكلِّ العقبات وأنظمة الحكم الَّتي تقف دون تحقيقهم هذا الهدف ؟

لوأنّه علم ذلك ، ونظر بهذا المنظار لعرف أسباب دخول الغافقي أرض فرنسة ، كا دخلها الكثيرون ممن سبقه من قادة العرب في الأندلس ، أمّا أن يحملوا الغنائم ، فهذا أمر طبيعي في جميع جيوش العالم ، وخصوصاً في تلك الفترات من التّاريخ ، بل مايزال ذلك صفة من صفات الجيوش الغازية والفاتحة حتّى اليوم .

إن استتباب الفتح العربي الإسلامي في الأندلس ، مهّد لنقل ميدان الجهاد وراء جبال البرانس ، في فرنسة ، فعبر السّمح بن مالك الخولاني وفتح إقليم سبتمانية (١٠٠) ، وعبر عنبسة بن سحيم الكلبي أيضاً واخترق حوض نهر الرّون من جنوبه إلى شاله ، حتى وصل مدينة سانس (١٠٠) ، وعبر عذرة الفهري ، واقتحم إقليم سبتمانية مرّة أُخرى ، ودخل حوض الرّون .

والمسلمون في حروبهم هذه ، لم يتعرَّضوا لكنيسة أو دير ، ولم يخرِّبوا ولم يشعلوا ناراً عدينة ، لقد فتحوا قبل ذلك بلاد الشَّام ومصر وإفريقية والأندلس ، وهي كلَّها غاصَّة بالكنائس والأديرة ، وما إليها من المؤسَّسات النَّصرانيَّة ، فلم يحرقوا ، ولم يخرِّبوا ، ولم يهدموا ، فن العجب أن ينقلب حالهم إذ عبروا إلى فرنسة وحوشاً ضارية مخرِّبة !!

وعبر عبد الرَّحن الغافقي إلى فرنسة وبالغت المراجع النَّصرانيَّة في وصف الغنائم الَّتي حملها المسلمون وهم على تلك الأرض ، والحكم المنطقي أنَّ المسلمين حملوا بعض الغنائم لاشك ، ولو أحسنوا لبعثوا نفراً منهم ، ليودعها جنوباً بعيداً عن ميدان المعركة .

<sup>(</sup>١٠٤) الريقيرا اليوم ، يطلُّ على البحر المتوسِّط جنوبي فرنسة ، حاضرتها أربونة .

<sup>(</sup>١٠٥) سانس تقع في ضواحي باريس الجنوبيَّة ، حوالي ٢٠ كم .

« ويستطيع العربيُّ الَّذي تحيط نساؤه به هنالك أن يُطْلقَ لخياله العنان ، فيُخَيَّل إليه أنَّه يرى من خلال دخان نارجيلته أنَّه انتقل إلى جنَّة محمَّد » ، وصفحة ٤٤٦] .

أَوَّلا : الأصل في الإسلام الزُّوجة الواحدة ، لا التَّعدُّد .

ثانياً: لا يليق بلوبون أن يسجل على نفسه عبارة لا تليق بعلاًمة مثله (١٠١): « فيخيَّل إليه أنَّه يرى من خلال دخان نارجيلته أنَّه انتقل إلى جنَّة مُمَّد » ، فحمَّد عَيِّلِيَّهُ لا يملك جنَّة ، الجنَّة جنَّة الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لا نُكَلِّفُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا أُولِيَكَ أَصْحابُ الجَنَّة هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ، وَنَزَعْنَا مَافِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ وَقَالُوا الْحَمْدُ للهِ اللهِ الله الله لقد جَاءَت مُسلًا رَبِّنَا للهِ اللهِ الله وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الجَنَّة أُورِثِتِمُوها بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف ٢/٧٤ و٢٤] . بِالْحَقِّ ونُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الجَنَّة أُورِثِتِمُوها بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف ٢/٧٤ و٢٤] .

<sup>(</sup>١٠٦) ومن الصُّور غير الصَّحيحة الَّتي أوردها لوبون صفحة ٤٥٠ : « فَتُسُأْل المخطوبة عن رأيها صورة ، فلا تكون لديها ما يُسوَّغ رفضها تزرُوَّجَه ، مادامت لاتراه إلا بعد عقد الزَّواج » ، مع أن قول رسول الله يَلِيُّ صريح واضح : « لاتنكح الأيم حتَّى تُسْتَأَمَر ، ولا البِكْر حتَّى تَسْتَأَذن » ، ورواه الجماعة ] ، كا أمر يُلِيَّة أن ينظر لها وتنظر إليه : « فإنه أحرى أن يؤدم بينكها » ، يعني أن تكون بينها الحبَّة والاتّفاق ، [ اللّمان : أدَم ] ، ورد يَلِيَّة زواج خنساء بنت خدام الأنصاريَّة لأنَّها لم توافق على زوجها .

وقال لوبون صفحة ٤٥٢ : « ويتقدّم الجنازة فريق من العُمْيان والمساكين ، مرتّلين بعض آي القرآن ، ويأتي خلفها الأقرباء والأصحاب والنّائحات » ، صورة غير لائقة ، لماذا ( العُمْيان ) بالّذات ، ولماذا ( النّائحات ) ؟

« والحشيش الذي هو مادّة مُسْكرة ، من أُهمِّ وسائل اللَّهو والتَّسلية عند أُمم الشَّرق منذ قرون . فالفلاَّحُ الشَّرقيُّ الحقير يصبح وقتا يتعاطاه سعيداً حيناً فلا يَرْضَىٰ بحظً أعظم ملوك الأرض بدلاً من حظّه ، والشَّرقيون قد حَلَّوا بفضله مشكلة وضع السَّعادة في الزُّجاجة الَّتي لاتَعْسُرُ حِيازَتها ، وهو إذ لا يزال ذا شأن عظيم في حياتهم ، نرى من المفيد أن نقول كلمة في خواصّه :

يُصْنَع الحشيش من القِنَّب الهنديَّ كا يَعْلم العالمُ ، ويباع في القاهرة والقسطنطينيَّة على العموم .. » ، [ صفحة ٤٥٤ ] .

لم يكن الحشيش الّذي هو مادّة مخدِّرة ومُسْكِرة من وسائل اللّهو والتّسلية عند العرب عامّة ، والمسلمين خاصّة ، ذلك أنّه عندهم من الحرّمات ، وليس وسيلة تسلية ، ولذلك فقد انتشر بين غير المسلمين أكثر بكثير من انتشاره بين المسلمين ، ولا يزال الإسلام حتَّى الآن سياجاً متيناً يحمي المجتمع الإسلامي من أمثال هذه الأمراض الخطيرة ، وإذا وجدناه قد انتشر في بعض المجتمعات الإسلاميّة ، فيكون ذلك نتيجة الجهل وقلّة الوعي الإسلامي في تلك المجتمعات ، وكان للاستعار الأوربيّ ، دور كبير في نشر الحشيش في المستعمرات .

لقد استعمرت بريطانية ـ بتهيد شركة الهند الشَّرقيَّة ـ الهند ، فتطلَّعت إلى استعار الصِّين ، الَّي لم تفتح أبوابها حرَّة أمام تجارة البريطانيِّين ، الَّذين وجدوا المبرّر للتَّدخُّل ، ألا وهو اعتراض الصِّين على تجارة الأفيون ، الَّذي زرعـه البريطانيُّون في الهند ، حتَّى أصبح ٢٧٪ من الصِّينيِّين مدمني أفيون ، وصارت صادرات الصِّين كلُّها لاتسدِّد ثمن الأفيون (١٠٧٠) ، فكانت حرب الأفيون الأولى سنة ١٨٤٠ م ، والتَّانية سنة ١٨٥٧ م .

<sup>(</sup>١٠٧) حرب الأفيون ، محمد العزب موسى ، سلسلة اقرأ : ٣١١ ، سنَّة ١٩٦٨ م ( دار المعارف بمصر ) .

« ومِثْلُ ذلك شأْنُ محمَّد ، فهو قد عرف كيف يختار من نَظُم العرب القديمة ، ما كان يبدو أقومها ، فدعمها بنفوذه الدِّينيِّ العظيم ، ولكن شريعة محمَّد لم تنسخ جميع العادات الَّتِي قامت مقامها كا أنَّ قانون الألواح الاثني عشر لم يَقْضِ على قوانين الرُّومان القديمة ، ومحمَّد حين زأى أن يُحَرِّم بعض العادات القديمة كالوَأْد ، لم يفعل غير ما يلائم المشاعر المنتشرة بدرجة الكفاية فلا تُقرَّه » ، [ صفحة ٤٦٧ ] .

تارة يقول ( لوبون ) فكَّر مُمَّد عَلِيْتُهِ ، واختار مُمَّد عَلِيْتُهِ ، وأراد مُمَّد عَلَيْتُهِ ، وتارة أُخرى يقول : جاء الوحى عن طريق جبريل إلى مُمَّد بكذا وكذا .

محمّد على السّلام ، فهو لا يختار من نظم العرب القديمة ما كان يبدو أقومها ، بدليل أنّه حرّم أموراً بأمر من الله ، من نظم العرب القديمة ما كان يبدو أقومها ، فلم يفعل ما يلائم المشاعر المنتشرة كالم تكن نفوس العرب تتقبّل تحريمها ومنعها ، فلم يفعل ما يلائم المشاعر المنتشرة كا يدّعي ( لوبون ) ، بل على العكس من ذلك ، منع العرب من أمور كانوا شديدي التّعلّق بها ، مثل : العصبيّة القبليّة الّتي أحلّ محلّها أخوّة العقيدة ، ورابطة الإيمان ، ومثل تحريمه الرّبا ، وكان منتشراً ويصعب تركه ، وحرّم الخر وهي علما انتشر بين العرب وعظم تسكم بها ، وإقبالهم عليها ، ومثل ذلك حرب للشّرك والوثنيّة مما لقي غاية الصّعوبة في حربه لها ، وتحطيم قدسيّتها في نفوس العرب ، ذلك لأنّه لم يكن يحلل ويحرّم من نفسه ليوافق ما يتلاءم مع مشاعر النّاس ، بل كان ينفّذ ما يطلبه الله منه عن طريق الوحي ، فهو إنّا يبلّغ رسالة ربّه للنّاس : ﴿ فَآصْدَعُ بِمَا تؤمّرُ وَأَعْرِضْ عَن الْمُشْركينَ ﴾ ، [ الحجر ١٩٤١ ] .

\_ ٤٠ \_

« والقرآن الّذي لاءم مشاعر الأُمّة العربيّة واحتياجاتها أيّام محمّد مُلاءَمة تامّة ، عاد غيرَ ذلك بعد بضعة قرون .. » ، [صفحة ٤٨٠] .

أخطأ (لوبون) في فهمه وتعليله في هذه العبارة ، فالقرآن الكريم لم يلائم مشاعر الأُمَّة العربيَّة ، بل لاءم منها الفطرة السَّلية الَّتي فطر الله النَّاس عليها ، أمَّا من غرقت نفوسهم في شهواتها ، وتغلَّبت عليها غرائزها ، وانساقت وراء أهوائها ، فلم يكن القرآن الكريم ، وتعاليه السَّمحة مما يتلاءم مع نفوسهم ، ولهذا امتنعوا وحاربوا ، إلى أن عادوا إلى صوابهم ، وأخذوا يفكرون فيا رأوه من تأثير القرآن على أصحابهم وأقاربهم وأبنائهم ، وحكموا في ذلك عقولهم ، فاعتنقوه ، لالأنَّه لاءم مافي نفوسهم ، بل لأنَّهم وجدوا الخير فيه ، وعرفوا الشَّرَّ الذي كان علاً نفوسهم .

وأخطأ (لوبون) ثانية حين قال: إنَّ القرآن لم يعد ملائماً للنَّاس بعد بضعة قرون ، القرآن أصبح غريباً بعيداً عن نفوس فئات من المجتعات الإسلاميَّة ، الَّتي أبعدت التَّيَّارات المعادية للإسلام ، وفي مقدمتها المستعمرون والبشرون المتعصّبون ، أفرادها عن تعاليم القرآن المجيد ، فصاروا يرون فيه قيداً ينعهم من تحقيق ما يظنونه سعادة ومتعة وتقدَّماً ، وصاروا يصدرون على القرآن أحكام أولئك المعادين له ، كا لقنوها ، دون وعي أو دراسة أو تفكير ، وحين بدأت عودة المسلمين إلى مراجعة حساباتهم ، ودراسة قرآنهم ، تغيرت الحال ، وبدأت صحوة المسلمين إلى واقعهم ، وعودتهم إلى قرآنهم .

- ٤1 -

« التَّصوير : من الأقوال الشَّائعة أنَّه حُرِّم على المسلمين تصوير الآلهة والموجودات الْحَيَّة ، ويعزوالقرآن ، أو تفاسير القرآن على الأقل ، هذا المنعَ إلى النَّبيِّ .

والواقع أنَّ المسلمين لم يكترثوا لذلك إلاَّ في زمن متأخِّر ، وأنَّهم تجاهلوا زمناً طويلاً ، كا تجاهلوا منع ذلك الكتاب المقدَّس لِلُعْبَةِ الشَّطْرَنج ، والشُّرب بآنية من الذَّهب أو الفضَّة ... » ، [ صفحة ٦١٢ ] .

في مثل هذه الأمور، يجدر بلوبون ألا يلقي الكلام جزافاً ، بل عليه أن يبحث ويحقّق ويوثّق أقواله ويعزوها إلى مصادرها ، أمّا أن يقول : من الأقوال الشّائعة ، فن قال له أن تحريم تصوير الآلهة ، أو تمثيلها بأصنام وتماثيل هي من الأقوال الشّائعة ، كان عليه أن يبحث في القرآن الكريم ، وفي سُنّة الرّسول العظيم عليه عليه عليه أن يلحق أو لا يحرّمه ، أمّا أن ينصّب نفسه فقيها إسلاميّاً ، فهذا ليس من صفات العلماء المحقّقين .

وحين يقول إنَّ هذا المنع يُعزا إلى النَّبيِّ عَلَيْكَمْ ، فقد نسي أنَّ أقوال النَّبيِّ هي جزء لا يتجزَّأ من شريعة الإسلام ، وهي المصدر الثَّاني بعد القرآن الكريم ، فماله يخبط في أقواله خبط عشواء ، ومن هنا وصل الإسلام إلى الغرب مشوَّها ، لأنَّ الذين كتبوا فيه وعنه ، إنَّا هم أُناس يجهلون الكثير عن الإسلام وتشريعاته (١٠٨).

ومن أخبر العلاَّمة ( لوبون ) أنَّ المسلمين لم يكترثوا لموضوع تصوير الآلهة وعشيلها إلاَّ في زمن متأخِّر ، ألم يَرَ أنَّ الفنون الإسلاميَّة نَحَت نتيجة لذلك مناحي تختلف عَّا هي عليه في أوربة ، فقد ارتقت عند المسلمين فنون في جمال الخط والتَّزيين بالكتابة ، فنشأت خطوط تزينيَّية غاية في الجمال والرَّوعة ، وكذلك في مجال الطَّبيعة والاقتباس منها ، وإلى غير ذلك ؟

ومن قال : إنَّ القرآن الكريم منع لعبة الشَّطْرَنج ؟ ما سمعنا ذلك إلاَّ من ( لوبون ) ، وربَّا كان الشَّطْرنج من وسائل التَّسلية القليلة الَّتِي لا يزى الإسلام فيها أيَّ مانع ، إنَّ الإسلام يحرِّم ما يفسد الأخلاق ، ويضعف الضَّير والوجدان ،

<sup>(</sup>١٠٨) جاء في اللّسان : التَّصاوير : التَّاثيل ، لقد تتبَّع النَّبيُّ وَلِيَّلِيُّ مظاهر الشَّرك والوثنيَّة ، وقضى عليها ، وحمى التَّوحيد ، فالتَّاثيل عُبِدَت من دون الله ، فعلَّة تحريم اتَّخاذ التَّاثيل ، قرب عهد القرشيَّين بعبادة الأصنام ، جاء في سورة سبأ ١٣/٣٤ : ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَحَاريبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانِ كَالْجَوَابِ وَقَدُورِ رَاسِيَاتٍ أَعْمَلُوا آلَ داوُودَ شُكُراً ، وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ ، [ أحكام التُصوير في الفقه الإسلامي ، الشَّيخ مَّد حبش ، نشر دار الخير سنة ١٩٨٧ م ] .

وينشر الْمَيْسِر وما يشبه ذلك ، كا ينع الاعتاد في الحياة على ما يسمَّى الحظ ، داعياً المجتم إلى كسب الوقت بعمل نافع ، وإلى الرِّبح عن طريق الجدّ والعمل .

أمًّا استخدام آنية الذَّهب والفضَّة ، فيعتبره الإسلام لوناً من ألوان الإسراف والتَّبذير .

#### \_ 27 \_

« ويُحَبُّ ألا تَسْتنبط من هذا القول نتائج واسعة ، فإذا كان العرب أفضل من الهندوس علمًا ، كا هو واضح ، فإنهم دونهم فلسفة وديانة ، فليس في عامية القرآن ولاهوتيَّته الصِّبيانيَّة الَّتي هي أيضاً من صفات الأديان السَّاميَّة ما يقاس بنظريات الهندوس الَّتي أُتيح لي أن أُبيِّن عُمقها العجيب في كتاب آخر » ، [ صفحة ٤٧٤] .

لم نفهم ما يريده ( لوبون ) من عبارة : « عاميّة القرآن ولاهوتيّت ه الصّبيانيّة » ، ليته شرح لنا مقاصده ، كا أنّنا لم نفهم معنى العمق العجيب في نظريات الهندوس الدِّينيَّة .

هل تخلّى ياترى غوستاف لوبون عن ديانته السَّاويَّة ذات اللاَّه وتيَّة الصِّبيانيَّة كا يصفها ، فيقول : إن هذه الصِّفة من صفات الأديان السَّاميَّة ، وديانته ـ لاشك ـ ديانة ساميَّة ، فلماذا لم يتركها ، ويتنكَّر لها وينتقل إلى عبادة قوى الطَّبيعة ، كالشَّمس والقمر والهواء والعاصفة .. وإلى تقديس البقرة إن كان حقاً ما يقول ويدَّعى ؟

أمًّا أن يقارن عالِمٌ فيلسوف مؤرِّخ بهذه البساطة والسَّذاجة بين دين ساوي له من التَّشريعات ، ماملاً المكتبات لها شرحاً وتفصيلاً وثناءً واقتباساً .. واعترف خصومها قبل أصدقائها بعظمتها وتقدَّمها وعدالتها وإنسانيَّتها ، وبين ديانات وثنيَّة لاتمتُّ إلى الفطرة السَّلية بصلة ، ولا يقبلها منطق أو عقل .

التوحيد الخالص بلاغوامض أو خرافات ، أو أسرار أو خزعبلات ، مع تقديس العقل واحترام محاكمته ، لاعمق فيه ، بل إنَّه لاهوتيَّة صبيانيَّة ، وانتساب إلى الجنس السَّامي المفطور على إدراك الجزئيَّات وحدها ، ومن العبث أن نلتس عند هذا الجنس آراء علميَّة أو دروساً فلسفيَّة ، أو عمقاً كا هو عند الهندوس الآريين !! وهكذا ، فإنَّ تعدُّد الآلهة ، والوثنيَّة ، وضبابيَّة الرؤية ، وإبعاد العقل و « وأقبل وأنت أعمى ، واسمع وأنت أعمى ، وأطع وأنت أعمى ... » ، عق ولاهوتيَّة ناضجة مكتلة .

عجيب غريب أمر الأوربيين ، لقد وصلوا في أيامنا هذه إلى قبول تعبئة هواء مدينة القدس في أوعية من البلاستيك الجميل المزيّن ، واستيراده من الأرض العربيّة الحتلّة (١٠٠٩) ، ليباع للمتديّنين بثن غير بخس ، ليدس أحدهم أنف ويستنشق الهواء بعمق ، إنّهم يصدّقون الخرافة من عدوّنا ، ويرفضون الحقيقة منّا ، لأنّ خرافة العدو حولها مؤمنون يمدّونها بحرارة العاطفة ، ورجال دهاة يوسعون مساحَتها ، بما أوتوا من علم ومال (١١٠٠) .

## \_ 27 \_

« ظهر من العرب رجالٌ من الطِّراز العالي ، كا تشهد بذلك اكتشافاتهم ، ولكنني لاأظنَّ أنَّهم أخرجوا رجالاً عظماء كأُولئك العباقرة الَّذين ذكرتهم (١١١١) ، والعرب كانوا دون الإغريق في كثير من المسائل ، مساوين للرَّومان في الذَّكاء لاريب ، غير حائزين ، إلاَّ لوقت قصير ، ماكان سبباً في دوام فوز رومة طويلاً من الصِّفات الْخُلُقيَّة » ، [صفحة ٧٣١].

<sup>(</sup>١٠٩) يُصَدَّر هواء القُدس إلى أوربة وأمريكة ، ولو تمَّ تعبئـة هواء مكَّـة ، لأنتج الأعـداء المسلسلات ، ووظُفت وسائل إعلامهم بلا استثناء لبثً وإثبات أن هواء مكَّة كأيًّ هواء آخر في الدُّنيا !؟!

<sup>(</sup>١١٠) الغزو الثَّقافي يمتد في فراغنا ، لمحمد الغزالي ، ص ٢٠٠ ( بتصرُّف ) .

<sup>(</sup>١١١) ذكر نيوتن ولا يبنتز .

كنّا نتنّى لوأن غوستاف لوبون أثبت صحّة قوله بأنّ العرب دون الإغريق في كثير من المسائل ، ببعض الأمثلة الّتي تقنع القارئ ، فإنّ ماكان يُعْرَف بالمعجزة اليونانيّة أصبح أسطورة اليوم أمام المعجزة العربيّة الإسلاميّة ، والّتي لاشك أنّها أخذت واقتبست من كلّ الحضارات الّتي سبقتها ، لكنها نقدت وصحّحت وأضافت وأبدعت ، فجاءت علومها كالمعجزة خلال فترة وجيزة من عمر الزّمن .

« التَّواصل والعطاء قديم بين الحضارات ، فما من حضارة قامت إلاَّ وأخذت مَّن سبقها ، ثمَّ أضافت وأبدعت ، فحركة الحضارة حركة تناوبيَّة ، تأخذ وتعطي ، تتأثَّر وتؤثِّر ، وشرقنا أوَّل من أعطى ، ثمَّ أخذ ، ثمَّ أعطى .

ولما جاء دور أمتنا في بناء صرح الحضارة ، قامت بالدور المطلوب منها بإتقان ، لقد قامت بعمل إنقاذي له مغزاه الكبير في تاريخ الإنسانية ، فترجمت وصحَّحت وصوَّبت ، ثمَّ أضافت وأبدعت ، كلُّ ذلك بدقَّة وأمانة ، ولو وجد الأوربيُّون انتحالاً لفضحوا وهوَّلوا ، وعابوا وناحوا ، مستصرخين الأمانة العلميَّة ، مع أنَّهم لم يكونوا أمناء على تراثنا عندما ترجموه واقتبسوه ، لتبدأ بضتهم العلميَّة بعدها مباشرة ، فنسبوا قسماً مما نقلوه إلى أنفسهم »(١١٢).

ولن نعود في هذا الكتاب إلى تفنيد ما يسمّى : (المعجزة اليونانيَّة) ، فلقد فصًلنا ذلك في كتابنا : (فيليب حتِّي) الَّذي جعلنا سعاة بريد ، ترجمنا ونقلنا (المعجزة اليونانيَّة) إلى أُوربة ، مع أن ما يُدْعى (المعجزة اليونانيَّة) - كا يقول جورج سارتن في كتابه : (تاريخ العلم) - لها أبّ وأمَّ شرعيان ، أمَّا أبوها فهو تراث مصر القديمة ، وأمَّا أُمَّها فهي ذخيرة بلاد مابين النَّهرين .

<sup>(</sup>١١٢) حضارتنا العربيَّة الإسلاميَّة ، فصل : هل هناك حضارة عربيَّة وإسلاميَّة ؟ ص ١١١

تقول المستشرقة الألمانيَّة زيغريد هونكه: « إن الحضارة الإسلاميَّة المُبتكرة ، لم تأخذ عن الحضارة الإغريقيَّة ، أو الحضارة الهنديَّة ، إلاَّ بقدر ماأخذ طاليس أو فيثاغورس (١١٣) من الحضارتين البابليَّة والمصريَّة .

لقد طوَّر المسلمون بتجاربهم وأبحاثهم العلميَّة ، ماأخذوه من مادَّة خام عن الإغريق ، وشكَّلوه تشكيلاً جديداً ، فالمسلمون - في الواقع - هم الَّذين ابتدعوا طريق البحث العلمي الحق القائم على التَّجربة .

إنَّ المسلمين لم ينقذوا الحضارة الإغريقيَّة من الزَّوال وحسب ، ونظَّموها ثمَّ المدوها إلى الغرب ، إنَّهم مؤسِّسوا الطُّرق التَّجريبيَّة في الكيياء والطَّبيعة والحساب والجبر والجيولوجيا وحساب المثلثات وعلم الاجتاع ، وبالإضافة إلى عدد لا يحصى من الاكتشافات والاختراعات الفرديَّة في مختلف فروع العلوم ، والَّتي سُرق أغلبها ونُسِبَ لآخرين ، لقد قدَّم المسلمون أثن هديَّة ، وهي طريق البحث العلمي الصَّحيح الَّتي مهَّدت أمام الغرب طريقة لمعرفة أسرار الطبيعة وتسلَّطيه عليها اليوم » (١١٤)

فأين رياضيات العرب من رياضيات اليونان ؟

وأين فيزياء العرب وعلم الضّوء عندهم ، من فيزياء وعلم الضّوء عند اليونان ؟

<sup>(</sup>١١٣) نظريَّة فيثاغورس : مساحة المربَّع الْمُنْشَأ على وتر مثلث قائم الزَّاوية ، تساوي مساحة المربِّعيْن الْمُنْشَأَيْن على الْمُنْشَأَيْن على الْمُنْشَأَيْن على الضَّلْعَيْن القائمين ، هي من أصل عربي بابلي ، فلوحة ( تل حرمل ) الحجريَّة ، والَّتِي عثر عليها في ضواحي بغداد ، تدل على أنَّ البابليين سبقوا اليونان في حسابات المثلثات القائمة والمتشابهة بمئات مئات السنين ، وصورة اللَّوحة موجودة في : [ أطلس التَّاريخ العربي ] ص ١٨

<sup>(</sup>١١٤) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٤٠١/٤٠٠ ، ولوبون يعترف في كتبابه ( روح الشّورات ) صفحة ٧٧٧ : « إنَّ عظمة الحاضر هي نتيجة لمجهودات عصور الماضي ، وإنَّ حضارة الحماضر هي نتيجة لمجهودات الأمم كلّها في عصر الماضي » .

وأين طب العرب وصيدلتهم ، من طب اليونان وصيدلتهم ؟

وأين علم الفلك عند العرب ، من علم الفلك عند اليونان ؟... لا نقول ذلك لنقلًل من شأن اليونان وعلومهم وحضارتهم ، بل لندلِّل على أنّه من الطبيعي أن تتقدَّم هذه العلوم على أيدي علماء العرب المسلمين بعد أن أخذوها ، وما وقفوا عند حدودها ، بل تجاوزوها إلى حدود أوسع وأعمق وأوثق دراسة ونقداً وبحثاً ورقيًا ، فإذا بها وكأنها علوم جديدة كلَّ الجدَّة ، متقدِّمة كلَّ التَّقدُم ، تخضع لطرق البحث العلمي ملاحظة وتجربة ، حتى وصلت إلى مرتبة الحقائق العلميّة .

وكأن لوبون لم يطَّلع على ماكان عند علماء العرب المسلمين في جوانب العلوم الختلفة ، مما لا يحصره كتاب ، ولا يأتي على ذكر علمائه عدٌّ ولا حصر .

أنسي لوبون سَبْقَ الْغزالي لِكَنْت وهيوم ؟

أمْ نسي أثر ابن رشد في أوربة ، حيث قيل عنه : إنَّ طريقته في البحث ، دليلٌ قاطع على مجله واستقامة أخلاقه واستواء ذهنه ، وأن فرنسيس باكون انتحل آراء وفلسفة ابن رشد ؟

أمْ نسي أثر ابن خَلْدون الَّذي سبق ميكياڤيلي ، وجون لوك ، جان باتيستاڤيكو ، وقولتير ، وهردر ، وغبرييل تارد ، ودوركهايم ، وجان جاك روسٌو ، ونيتشه ، وكارل ماركس ؟...

أمْ نسي الإدريسي ، والفارابي ، وابن سينا ، والمعرّي ، وابن حزم ، وابن طُفَيل ؟...

أنسي الرَّازي ، وابنَ النَّفيس ، وعبد اللَّطيف البغدادي الَّذي يكفيه قوله عن جالينوس : « الْحِسُّ أصدق منه » ، فجعل العلم موقوفاً على التَّجربة ؟

أنسي جمابر بن حيَّان الكوفي ، وأبا الرَّيحان البيروني ، وابن البيطـــار ،

وابن يونس ، وابن الهيثم الَّذي قال عنه وَل ديورانت : « لامبالغة مها قلنا في أثر ابن الهيثم في العلم في أوربة »(١١٥) ؟..

أنسي الْخُوَارزمي ، والبِتَّاني ، والزُّرقالي ، وابن الشَّاطر .. الَّـذين عـاشوا قبل َ كوبرنيكس فاقتبس منهم ، ونقل عنهم ؟..

أنسي لوبون أم تناسى ليقول : « ولكنني لاأظنَّ أنَّهم أخرجوا رجالاً عظماء كأولئك العباقرة الَّذين ذكرتهم .. » !؟!

ومن الغريب أن لوبون نفسه يقول في أماكن أخرى مايناقض قوله هنا ، ويمنى لوأن العرب المسلمين انتصروا في بواتيه ، ليصيب أوربة النصرانية المتبربرة مثل ماأصاب إسبانية من التقدّم والارتقاء ، والحضارة الزَّاهرة الرَّفيعة تحت راية النبي العربي ، [صفحة ٢٩١] ، ويقول : « والإنسانُ يقضي العجب من الهمّة الَّي النبي العرب على البحث ، فإذا كانت هنالك أمم قد تساوت هي والعرب في ذلك ، فإنَّكَ لا تَجد أُمّة فاقت العرب على ما يحتل .. » ، [صفحة ٢٢٥] ، وقال : « إذن ، اختبر العرب الأمور وجرَّبوها ، فكانوا أوّل من أدرك أهميّة هذا المنهج في العالم ، فظلُوا عاملين به وحدهم زمناً طويلاً ، قال ( دولانبر ) في كتاب : ( تاريخ علم الفلك ) : إذا استطعت أن تعدّ بين الإغريق راصدَيْن أو ثلاثة ، رأيت بين العرب عدداً كبيراً من الرُصَّاد ، وأمّا في الكيياء ، فلا تجد مجرّباً رأيونانياً ، مع أنَّ الجرّبين من العرب فيها يُعَدّون بالمئات » ، [صفحة ٢٠٥] ، وقال : « ولم يقتصر شأن العرب على ترقية العلوم بما اكتشفوه ، فالعرب قد نشروها ، كذلك ، بما أقاموه من الجامعات ، وما ألفوه من الكتب ، فكان لهم الأثر البالغ في أوربة من هذه النَّاحية .. » ، [صفحة ٢٠٥] ، وقال : « قال بعض الأثر البالغ في أوربة من هذه النَّاحية .. » ، [صفحة ٢٠٥] ، وقال : « قال بعض الأثر البالغ في أوربة من هذه النَّاحية .. » ، [صفحة ٢٠٥] ، وقال : « قال بعض

<sup>(</sup>١١٥) قصة الحضارة ٢٧٥/١٣ ، وقال ديورانت في الصفحة ذاتها : « لولا ابن الهيثم لما سمع النَّاس قط بروجر بيكون » ، ولو أردنا الإطالة ، لأوردنا فصولاً كاملة من كتاب : « حضارتنا العربيَّة الإسلاميَّة » .

المؤلّفين: إن الأقوازيه هو واضع علم الكيياء، فنسوا أنّنا الاعهد لنا بعلم من العلوم، ومنها علم الكيياء، صار ابتداعه دفعة واحدة، وأنّه كان عند العرب من الختبرات ما وصلوا به إلى اكتشافات لولاها مااستطاع الأقوازيه أن ينتهي إلى اكتشافات »، [صفحة ٥٧٣]، وقال: « وما عجز الإغريق والفُرْس والرّومان عنه في الشّرق، قدر عليه العرب بسرعة .. »، [صفحة ٢٧٢]، وقال: « إنّ أوربة مدينة للعرب بحضارتها »، [صفحة ٢٧٥] ؟!؟

أنسي لوبون هذا كلُّه ليقول : « والعربُ كانوا دون الإغريق في كثير من المسائل » ؟!

أيُّ فرع أو جانب من العلوم ، زحف إلى أُوربَّة فردَّته ؟

إنّها حضارة عربيّة إسلاميّة بهرت أبصارهم عندما كانوا يتسكّعون في ظلمات الجهالة والتّعصّب، وعندما حرّمت الكنيسة تعليم نظام المجموعة الشّمسيّة إلى ما بعد منتصف القرن الثّامن عشر، وعندما أصدر البابا الكسندر سنة ١٥٤٠ م أمراً يقضي برقابة كلّ المطبوعات، كيلا تنتشر الأفكار الحرّة، ولو كانت حقائق علميّة ثابتة.

#### \_ 22 \_

« ولم يكن للقرآن تأثير في جميع مذاهب العرب العلميَّة والفلسفيَّة الَّتي نشروها في العالم في خمسة قرون ..

غير أن العلماء كانوا لا يبالون \_ أبداً \_ بما بين نتائج اكتشافاتهم ونظريات الكتاب المقدّس ( القرآن ) من الاختلاف ، فإذا ما بلغت أفكارُهم الْحُرَّة عامَّة النَّاس اضْطُرَّ حماتهم من الخلفاء ، عادةً ، إلى نفيهم لأجل محدود احتراماً للشعور العام ، وإذا ما هَدَأْت الزَّوبعة بسرعة استدعاهم الخلفاء .. » ، [ صفحة ٦٨٠ ] .

« لم يكن للإسلام ، ديانةً ، تأثير في آثار العرب العلميَّة والفلسفيَّة » ، وصفحة ١٨٢ ] .

نستغرب أن يقول عالم مثل غوستاف لوبون: إنّه لم يكن للقرآن تأثير في جميع مذاهب العرب العلميّة والفلسفيّة ، ونريد أن نسأله السؤال التّالي: هل كان عند العرب قبل الإسلام ، وكتابه المقدّس ( القرآن الكريم ) ، أيّ مذهب علمي أو فلسفي ؟ أليست جميع مذاهب العرب المسلمين هي نتيجة أفكار الإسلام بينهم ، ونتيجة مناقشاتهم الّتي دارت حول آيات القرآن الكريم وتعاليه ، واختلاف اجتهاداتهم وآرائهم حولها ، أليس علم الكلام أو الفلسفة الإسلاميّة نتيجة لكلّ ؛

أليست جميع المذاهب الفلسفيَّة نتيجة مناقشات العلماء وأصحاب الفكر حول معتقدات إسلاميَّة ، وآيات قرآنيَّة ، مع اختلافهم في ذلك ؟

أليس تقدَّم الحركة الفكريَّة عامّة ، والعلميَّة خاصَّة ، نتيجة من نتائج الإسلام ؟

أليس القرآن الكريم بآيات كثيرة جداً هو اللذي دعا النّاس إلى التّفكير وإعمال العقل في آيات الله في الكون ، وكشف مكنوناته ونواميسه ؟

هل خاطب القرآن الكريم في الإنسان شيئاً ، كا خاطب عقله وفكره ؟

إنَّ مااعتبره ( لوبون ) عدم مبالاة من العلماء بما بين نتائج اكتشافاتهم ، ونظريًات الكتاب المقدَّس ( القرآن الكريم ) من اختلاف هو نفسه معجزة هذا الكتاب الكريم ، ذلك لأنَّ هؤلاء العلماء كانوا كلَّما وصلوا إلى نتيجة علميَّة ازداد إيمانهم بقرآنهم ، حيث لم يجدوا أيَّ كشف علميٍّ يخالف ما ورد في القرآن الكريم ، وحتَّى اليوم ، تتكشَّف أمورٌ تعتبر في باب الإعجاز للقرآن الكريم في هذا الجال .

وعودة منّا إلى كثير من أقوال العلماء ، وحتّى غير المسلمين منهم ، تزيدنا إعجاباً وإيماناً بصدق نبوّة محمّد عليه ، وأنّ القرآن الكريم لا يكن أن يكون إلا وَحْياً من الله خالق كل شيء ، ومنظّم نواميس الكون ، وعودة منّا إلى بعض أقوالهم في مجال علم الأجنّة والتّشريح وعلم الفلك والفضاء وعلم البحار ، وغير ذلك من العلوم ، تزيدنا إيماناً بمعجزة محمّد عليه الخالدة ، ألا وهي القرآن الكريم ، وإنّ ماجاء في كتاب الدكتور موريس بوكاي في دراساته العلميّة حول الكتب المقدّسة : التّوراة والإنجيل والقرآن ، يعتبر غيضاً من فيض في هذا الجال .

والبرفيسور كيث مور Keith L. Moore رئيس قسم الأجنّة في جامعة تورنتو بكندا ، أعلن إسلامه عندما درس علم الأجنّة كا ورد في القرآن الكريم والسّنّة الشّريفة ، لتطابقه كا ورد بها مع العلم الحديث وحقائقه في هذا المجال .

والبروفسُّور تاجاناتاجوسون ، رئيس كلية الطب في تايلاند ، بوذي أسلم بعد دراسة المُخَلَّقة وغير الْمُخَلَّقة .

والياباني البروفسُّور يوشيكي قال بعد أن درس الآيات الَّي تتحدَّث عن خَلْق الكون: القرآن لا يكن أن يكون من مصدر بشري ، لقد عرفت منهجاً جديداً في دراسة الكون ، النَّظرة الشَّبوليَّة ، لاالنَّظرة الضَّيِّقة ، القرآن حجَّة محَّد الباقية ، الَّتي تقنع المسلمين ، وغير المسلمين ، وكلَّ الأجيال إلى يوم الدِّين .

والبروفسُّور جولي سمسن من جامعة نورث وسترن (شيكاغو) تأكَّد بنفسه إلى نصوص القرآن والسُّنَّة ، فيا يتعلَّق بالإنسان وخَلْقِهِ ، فقال : بإمكان الإسلام اليوم أن يقود العلم قيادة ناجحة .

والبروفسُّور هِيَيه ، مختص بعلم البحار ، درس ماجاء في القرآن الكريم بهذا الشَّأن ، فقال : شيءٌ مثير جدّاً ، إنَّها آياتٌ ليست من مصدر بشري ، إنَّها من الله ، إنَّه من العلم الإلهي .

والدكتور بالمار ، مختص بالجيولوجيا ، قال : القرآن كتاب عجيب ، وأنا لأعلم المستوى الثّقافي الَّذي كان عليه النّاس أيّام محمَّد ، ولكنّه كان متواضعاً ، فعلوم القرآن نورٌ من العلم الإلهي ، أوحى الله به إلى محمَّد (١١٦) ..

أمًّا مَنِ اعتبرهم لوبون مخالفين بأفكارهم الْحَرَّة للمجتمع الإسلامي ، ويحميهم الخلفاء ، ونسي أن يقول ويضطهدهم أحياناً الخلفاء ، فهم بين أحد رجلين ، فإمًّا عالم رفض أن يقول بما يقول به الخليفة من آراء واجتهادات ، رأى فيها مخالفة لما توصَّل إليه من اعتقاد ، كمخالفة الإمام أحمد بن حنبل للمأمون ، ورفضه آراء المعتزلة في أمور فلسفيَّة ، فناله الاضطهاد والسَّجن أيَّام المعتصم .

أو رجل خرج بأعماله وأفكاره عن معتقدات قومه زندقة وإلحاداً ، والزّنديق أو الملحد على أغلب الأحايين ، لا يحمل نظريّة ، إنّه يحمل تحلّلاً وانفلاتاً ، وفي كلّ مجتمع نفرٌ من هذا القبيل ، تلاحقهم عادة نقمة المجتمع وغضبه .

فأين (لوبون) من الحقيقة في مجال تأثير القرآن الكريم في الجمتع العربي خاصّة ، والإسلامي عامّة ؟ بل نستطيع القول غير مبالغين بأنَّ الإنسانيَّة عبر تاريخها الطَّويل لم تعرف كتاباً أثَّر في النَّاس ، في حياتهم وأفكارهم وعلومهم وفلسفاتهم كا أثَّر القرآن الكريم .

ونردَّ على عبارة (لوبون) الأخيرة بقولنا: ربا لانجد لدى علماء المسلمين كتاباً علمياً أو فلسفياً إلاَّ وأثر الإسلام واضح فيه إلى درجة كبيرة، حتَّى كان العلماء في جميع مجالات العلم هم أوَّلاً علماء في الدِّين والفقه والحديث، ثمَّ علماء في الطِّب والفلك والرِّياضيَّات وغيرها.

<sup>(</sup>١١٦) أقوال : كيث مور ، وتاجاناتا جوسون ، ويوشيكي ، وجولي سمسن ، وهييه ، وبالمار .. وغيرهم كثير مسجَّلة من فمهم ( صوتاً وصورةً ) خلال محاضرات دعا إليها الشَّيخ عبد الجيد الزِّنداني ، رئيس جمعية : ( الإعجاز العلمي في القرآن والسَّنَّة ) ، واقتبست هنا عن شريط مرئي وهم يتحدَّثون شخصيًا بأصواتهم بالإنكليزيَّة ، الَّتي رافقها التَّرجة إلى العربيَّة مباشرة .

وتحت عنوان: ورثة العرب في الهند، يقول (لوبون): « والإنكليز هم ورثة المغول في الهند، والإنكليز قد مَدَّنوها، أي أنشأوا فيها الطُّرق والخطوط الحديديَّة، الَّتي يسهل عليهم أن يستغلوها بها، ولكنَّه نَجَمَ عن هذه الحضارة الجديدة أن غَرِقت بلاد الهند في بحر من البؤس، لم تَر بقعة من بقاع الدُّنيا مثله »، [صفحة ٧٠٥].

وقبل أن نفنًد ماجاء به ( لوبون ) في العبارات السَّابقة ، نورد بعض ماقاله عن نتائج احتلال الإنكليز للهند : « ودَرَس حديثاً أحدُ كتَّاب الإنكليز مستر هندمان حالة الهند في العهد الإنكليزيِّ فأثبت أنَّ إنكلترة تُغْرِقُ الهنود بالضَّرائب ، فلا يبقى لهم غيرُ الموت جوعاً ، وأنَّها تُخرِّب جميع مصانعهم لكي تتكن السِّلع الإنكليزيَّة من إيجاد أسواق لها عندهم ، ثمَّ قال : إنّنا نسير إلى مصيبة لامثيل لها في تاريخ العالم » ، [ صفحة ٢٠٦ ] .

ليت (لوبون) أجرى مقابلة بين دخول المسلمين إلى الهند وما خلَّفوه في هذه القارة وشعوبها من آثار، وبين دخول الإنكليز حين قال: « وغرقت بلاد الهند في بحر من البؤس لم تَر بقعة من بقاع الدُّنيا مثله »، في عهد الإنكليز انتشرت العبوديَّة، حيث أصبح الإنكليز سادة، وأصبح الهنود عبيداً، وانتشر الجهل والفقر والمرض، وما تزال شعوب الهند تعاني حتَّى اليوم من آثار ذلك العهد البغيض البعيد كلَّ البعد عن معاني الحضارة الإنسانيَّة.

« مدَّنُوها » ، كيف ؟ « أنشأوا فيها الطُّرق والخطوط الحديديَّة » ، لماذا ؟ لكي « يسهل عليهم أن يستغلُّوها بها » .

بينا كان يرافق دخول الإسلام إلى الهند ، وغيرها ، تحرير الإنسان من

العبوديّة لغير الله ، وتحرير الفكر ، ولهذا سرعان مانجد تقدُّماً في مجالات الحياة العلميّة والفلسفيّة في مناحيها المختلفة ، وآثار الإسلام في شعوب الهند ومدنها باقية أكبر شاهد ودليل على ذلك .

لقد فتح المسلمون السّند ، وجانباً من الهند في صدر الإسلام ، ثمَّ أكمل الفتح محود بن سُبُكْتُكِين الغزنوي ، ورسخت قدم الإسلام في الهند من بعده ، ولم يبق خارجاً عن طاعة الإسلام في الهند سوى مملكة يقال لها (أودبور) ، لها ملك يقال له ( مهرانا ) ، وهو لقب أكبر من ( مهراجا ) ، وبدأ الاحتلال البريطاني يقال له ( مهرانا ) ، وهو لقب أكبر من ( مهراجا ) ، وبدأ الاحتلال البريطاني للهند سنة ١٨٠٥ م بشركة الهند الشَّرقيَّة ، الَّتي كان هدفها الظَّاهري التّجارة وجني الأرباح ، واكتساب الأموال ، إلاَّ أنَّها وطَّدت قدمها ، وأحكمت سيطرتها بتؤدة ، وتحولت إلى حكومة تامَّة ذات سياسة طموحة ، ترمي إلى الاستعار والاحتلال ، وفي سنة ١٨٥٧ م أخمدت بريطانية ثورة ، وألغت شركة الهند الشَّرقيَّة ، وجعلت الهند تابعة مباشرة للتَّاج البريطاني ، ونودي بعد ذلك بالملكة فكتوريا المبراطورة الهند .

قال غاندي : « اعلموا أنَّ الإنكليز يبتغون نيل القناطر المقنطرة من مال بلادنا والتَّلَذُّذ بثراتنا ، والانتفاع بقوَّة رجالنا وأولادنا ، كلَّ ذلك في سبيل جشعهم الامبراطوري ، ونهمتهم الاستعاريَّة »(١١٧) .

وقال الكاتب الهندي ( براماثانات بوز ) : « إنَّ الاستنزاف يسوق الهند إلى درك الخراب سَوْقاً »(١١٨).

ونتيجة لهذه السّياسة البريطانيّة الاستعاريّة ، اجتاحت الجاعات المتعدّدة الهند ، وهي فوق كلّ تصوّر بشري من حيث الخسائر ، لقد استأثر المستعمرون

<sup>(</sup>١١٧) حاضر العالم الإسلامي ٢٠١/٤

<sup>(</sup>١١٨) المرجع السَّابق ٢٢٤/٤

بالأرباح والمكاسب، واستنزافهم منابع الثّروة الوطنيَّة ببضاعاتهم وأدواتهم، وتركهم السَّواد الأعظم من الهنود عالة عليهم، بحيث إذا احتبس المطر قليلاً، أو هبَّت على الزَّروع لافحة سموم، فقلَّ الحصول، وارتفعت أسعار الغذاء، لم يبق أمام هؤلاء الأهالي سوى الموت جياعاً، أو بالأمراض الَّتي سبَّبها سوء الغذاء، لأنَّ الَّذي يأخذونه بدل عملهم، لا يعود كافياً لشراء قوتهم الضَّروري، ولا نجد إنكليزياً واحداً مسَّه الجوع، أو مات سغباً.

والشَّيءُ الَّذي يسترعي الانتباه في عبارة (لوبون)، قوله: « ولكنه نجم عن هذه الحضارة الجديدة ـ أي حضارة الإنكليز ـ أن غرقت الهند في بحر من البؤس، لم تَرَ بقعة من بقاع الدَّنيا مثله »، كُنَّا نتنَّى لواستعمل كلمة أُخرى غير كلمة الحضارة، فتى كانت الحضارة مرادفة للبؤس والجوع والعبوديَّة ؟ إنه الاستعار الذي دخل البلاد لاستعباد الشُّعوب واستغلال خيراتها ومصِّ دمائها، أين هذا من ارتفاع المآذن مع المسلمين تعلن أنَّه لاعبوديَّة لغير الله، وتعلن المساواة بين البشر، ولا تفاضل في اللَّون أو العرق .. وارتفعت منارات العلم في كل مدينة وقرية وكثر عدد العلماء والمدارس والمكتبات.

لقد عَ الرَّفاه البلاد الَّتي فتحها المسلمون ، لاستتباب الأمن فيها ، وأصبح الفاتح المسلم أحبَّ إلى الشُّعوب من الحاكم السَّابق ، لأنَّهم رأوا عملياً خير الإسلام وفائدته ، وقام الجميع لخدمة العلم ، حتَّى إن أشهر العلماء في كلِّ الميادين كانوا من سكَّان البلاد المفتوحة ، وكلُّهم علماء خلَّدهم التَّاريخ أرهاطاً في ميادين العلوم ، عاشوا وماتوا لخدمة الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة .

وصارابن البلاد الَّتي فتحت يحمد الله عزَّ وجلَّ ويشكره لكونه مسلماً ، ولاَنَّه صارعلى دين الفاتحين وحضارتهم ، فهل حمد الله إنسانٌ في مستعمرة أُوربيَّة لأنَّه استَعْمر ؟ لاقطعاً ، فلماذا ؟!

فورثة العرب المسلمين في الهند لم يقيموا « حضارة جديدة » كا يقول ( لوبون ) ، بل أقاموا عبودية وبؤساً وشقاء وجهلاً وأمراضاً وتخلّفاً ...

\_ ٤٦ \_

« لوظهر نابليون في زمن لويس الرَّابع عشر مااستطاع أن يصير سيِّد أُوربة ، ولو ظهر محَّد أيَّام سلطان الرَّومان ماقَدرَ العرب على الخروج من جزيرتهم لارَيْب ، ولظلَّ التَّاريخ جاهلاً لهم » ، [صفحة ٧١٥].

لقد أخطأ ( لوبون ) في هذه المقارنة ، وشتَّان مابين الصُّورَتَيْن ، ماعلاقة نابليون ، وما وجه الشَّبه بينه وبين محمَّد عَلِيَّاتُهُ في هذه المقارنة .

إنَّ (لوبون) يعلم ، أو يجب أن يعلم أنَّ التَّاريخ لا يعرف حرف (لَوْ) ، فليس في التَّاريخ (لَوْ) ، والتَّاريخ حوادث حدثت وسط ظروف لا تعود ولا تتكرَّر ، لأنَّ العنصر الأساسيَّ فيها هو الإنسان ، الَّذي لا تتكرَّر صوره النَّفسيَّة والرُّوحيَّة والفكريَّة ، وإن تكرَّرت صوره المادِّيَّة أحياناً .

إنَّ الَّذي جعل نابليون سيِّد أُوربَّة ، ليس لكونه نابليون ، بل لظروف معيَّنة مرَّت بها فرنسة بعد ملوكها من آل بوربون ، وفي مقدِّمة تلك الظُّروف الثَّورة الفرنسيَّة ( تموز ۱۷۸۹ م ) ، الَّتي أطاحت بأولئك الملوك ، وأنظمة حكمهم الشَّورة الفرنسيّة ، وجاءت ظروف معيَّنة رفعت من سمعة وشعبيَّة نابليون لدى الشَّعب الفرنسي ، وفي مقدِّمة تلك الظُّروف ، تحقيقه للانتصار العظيم على امبراطوريَّة النَّمسة ، مما جعل الشَّعب الفرنسي يرى فيه رمزاً لعزَّته وانتصاره ، فبنى الآمال علىه ليحقِّق له نصراً مماثلاً على بقيَّة أعدائه ، وفي مقدِّمتهم الإنكليز .

أمًّا مُمَّد عَيِّكُ فطروف انتصاره تعود إلى تلك الرِّسالة الإلهيَّة الَّتي حملها ، وهي رسالة الإسلام الَّتي وحَّدت أبناء جزيرة العرب ، وجعلت منهم أُمَّةَ جهاد

تحرص على الشَّهادة أكثر من حرصها على الحياة ، وجعلت من حكَّامها الأوائل وكبار رجال دولتها قدوة في العالم للعدل والحقِّ ، وتطبيق المساواة ، وما يسمَّى اليوم ( بالديمقراطيَّة ) الحقيقيَّة غير المزيَّفة ، حكام شعروا بمسؤوليتهم أمام الله ، وأمام شعوبهم ، وكانوا يسألون عن تصرُّفاتهم بموجب دستور هو القرآن الكريم ، ولهذا نقول إن حكم غوستاف لوبون خاطئ ، وإنَّ أُمَّةً آمنت برسالة الإسلام ومثله العليا ، كانت ـ وما تزال ـ تنتصر مها واجهتها من قوى ، ولو كانت تلك القوى الامبراطوريَّة الرُّومانيَّة في عنفوان مجدها : ﴿ سُنَّةَ اللهِ في الَّذِينَ خَلُوْا مِن قَبْلُ وَلَنْ تَجدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً ﴾ [ الأحزاب ١٢/٢٢ ] .

إنَّ مقارنة (لوبون) بين محمَّد عَلِيْكَةٍ وبين نابليون خطأ من بداياته ، فلا يُقارن نبيٌّ مرسل ، ثابت المبدأ ، قال : « والله لو وضعوا الشَّمس في يميني ، والقمر في يساري ، على أن أترك هذا الأمر ، ماتركته حتَّى يظهره الله أو أهلك دونه » (١١١) ، وبين نابليون الرَّجل المتقلّب ، الَّذي قال في مجلس شورى حكومته : « إنَّني أعمت حرب الفندائيين لما تكثلكت ، واستوليت على مصر إذ أسْلَمْت ، وتوِّجت بالظَّفر في حرب إيطالية لأنِّي قلت بعصة البابا ، ولو كنت أحكم شعباً يهوديًا لأعدت بناء هيكل سليان » (١٢٠)

\_ ٤٧ \_

« نِيرُ تلك الشَّريعة الحازم ظلَّ طيِّباً ماظلَّت نَظُم النَّبيِّ ملاعَة لاحتياجات أُمَّته ، فلما أصبح تعديل تلك النَّظُم ضربة لازب بسبب مبتكرات حضارة العرب ، كان نِيرُ التَّقاليد من الثِّقل بحيث لا يكن زحزحته » ، [ صفحة ٧٢٣ ] .

<sup>(</sup>۱۱۹) ابن هشام ۱۷۰/۱

<sup>(</sup>١٢٠) روح الاجتاع ، تأليف غوستاف لوبون ، ترجمة أحمد فتحي زعلول باشا ، مطبعة الشُّعب ، القاهرة ١٩٠٩ م .

إن طبيعة الشّريعة الإسلاميّـة لاتجعل منها نيراً على معتنقيها مها تطوّرت الحضارة ، وكثرت مبتكراتها واختراعاتها ، وذلك لأنَّ شريعة الإسلام كا وردت في مصدرَيْها الأساسيِّين ، القرآن الكريم والسُّنَّة الشَّريفة ، لم تتعرَّض إلاَّ للأمور العامَّة في حياة المجتمع ، وإلى الأمور الخالدة في حياة الأفراد ، فالقيود الَّتي تفرض العدل والحقّ والمساواة والصِّدق .. وتمنع الغشّ والضَّرر والجريمة .. إنَّما هي أمور لاتعرف التّبديل مها تطوّرت الحضارات وتقدّمت البشريّة ، وكذلك حين نفرض على الإنسان ما يحفظ عليه صحَّته وعقله ، وغنمه من تجاوز حقوقه وحرِّيَّاته ، فإنَّا نقرِّر أُموراً خالدة خلود البشريَّة ، ترتفع وترتقى عبر تاريخها ومسيرتها وتطوُّرها ، وهذه هي الأمور الَّتي وردت فيها التَّشريعات الإسلاميَّة ، أمَّا الأمور الَّتي تتقبَّل وتتطلَّب التَّقدُّم والتَّطوُّر والتَّبديل تبعاً لتطوُّر الأمم ، فقد تركها الإسلام دون قيود ملزمة ، ليجد لها الإنسان ما يناسبها من أحكام وقوانين ، والأصل في الأشياء الإباحة (١٢١) ، ومن هذه الزَّاوية يبقى الإسلام تشريعاً صالحاً لكلِّ زمان ولكلِّ مكان ، وهذه حكمة الله في آخر رسالاته إلى البشريّة ، فن الطّبيعي أن تتّصف بصفة ديومة صلاحها ، وخلود تشريعاتها ، لما فيه صالح الإنسان ، أي إنسان ، فما سمعناه عن عدل عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه وورعه ، نتمنَّى مثيله في القرن العشرين ، وبعد مضي أربعة عشر قرناً على ظهور الإسلام.

وهل أصدر (لوبون) رأيه في الفقرة السَّابقة ، بعد أن سأل عدداً من المسلمين الملتزمين ، فكان جوابهم : إن الشّريعة نيرٌ في رقابنا ، أو عبءٌ على عاتة: ا ؟

إنَّ دين الفطرة لا يشكِّل نيراً : ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذلكَ السِّينُ القَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ

<sup>(</sup>١٢١) مع المصالح المرسلة ، وسلطان العُرْف ، ولكن ساحة الثُّوابت مستقلة .

لا يَعْلَمُ ونَ ﴾ ، [ الرُّوم ٢٠/٣٠] ، لا يشكِّل نيراً لأنَّه فطرة الله ، والله أعلم بمن خَلَقَ .

ودين نبذ العقل ، وآمن بالأسرار والخرافات ، هو النّير التَّقيل الّـذي يجب زحزحته .

وليكتل الرَّدُّ ، نورد أهمَّ الخصائص الَّتي عَيَّرت بها الشَّريعة الإسلاميَّة (١٢٢):

اً ـ الشُّمول والإحاطة: فما من قضيَّة تتَّصل بنظام الاجتاع الإنساني من سياسة ، أو اقتصاد ، أو إدارة إلاَّ وبيَّنت الشَّريعة الإسلاميَّة فيها الرَّأي الصَّائب ، وإلموقف السَّديد .

أ ـ التكامل والترابط: الشَّريعة الإسلاميَّة نظام متكامل لا ينقصه شيء ،
 ولم يفته شيء ، وهي نظام لا يكن أن يؤخذ ببعضه ويترك بعضه ، لأنَّه كلِّ متكامل لا يكن الاستغناء عن شيء منه بحال .

" - الواقعيّة وسهولة التّطبيق: نظام لا يعيش في فراغ ، ملتصق بالحياة ،
 ولكلّ فرد في المجتمع والمسلم عمله ، وعليه واجباته .

غً \_ وضوح الغايات ، ونبل الوسائل : الفكرة واضحة ، توحيد الله قيوم السَّموات والأرض ، الَّذي أوحى إلى محمَّد بن عبد الله عَلَيْكُ كتاباً هو : (هدى النَّاس ) ، فيه سعادتهم ، تحقّق مبادئه : ( خير أُمَّة أُخرجت للنَّاس ) .

والشَّريعة الإسلاميَّة قسمان :

اً ـ قسم من مبادئها ثابت لا يتغيَّر بتغيَّر الزَّمان والمكان والنَّاس ، أحكام قطعيَّة كحرمة الزِّنا والخر والميسر والرِّبا ، وكأنصبة الورثة من مورثهم ، وكالحدود ، والضَّوابط العامَّة ، والقواعد العامَّة الَّتي يُعْرَف بها الحلال والحرام .

<sup>(</sup>١٢٢) الغزو الفكري ٦٦ ــ ٧٠

٢ ـ وقسم متغيّر للمتطلّبات الآتية في كلّ زمان ومكان ، وتفسير الأحكام أو تأويلها يكون من لدن رجال الفقه الإسلامي ، مادام التّفسير مؤيّداً بالقرائن والدّلائل ، فالاجتهاد فهم قواعد الشّريعة وأصولها العامّة فها دقيقاً واعياً ، ثمّ تطبيق هذه القواعد والأصول على قضايا جديدة لم يكن لها نظائر في السّابق .

وهذا القسم المتغيِّر هو الَّذي يتيح لأهل الرَّأي وأصحاب الحلِّ والعقد من السلمين أن يضعوا من النَّظم والقوانين لكلِّ عصر ما يناسبه ، ولكلِّ زمانٍ ما يليق به ، متجاوبين في ذلك مع مصالح المسلمين المتجدِّدة المتغيِّرة .

فكيف تُتَّهم هذه النَّظُم بالقصور، وعلى عدم القدرة على مواكبة ركب التَّحضُّر والتَّقدُّم ؟!

### \_ EA \_

إنَّ العرب « أرقى من جميع أمم الغرب الَّتي عاشت قبل عصر النَّهضة أخلاقاً وثقافةً ، فلم تعرف جامعات القرون الوسطى في قرون كثيرة ، مصدراً غير مؤلَّفاتهم ومناهجهم ، وكانت أخلاقهم أفضل من أخلاق أجدادنا بمراحل » ، [صفحة ٧٣١] .

« إنَّ أكابر العرب السَّابقين دون أكابر الزَّمن الحاضر بما يستحقُّ الذِّكر ، ولكن عرب الطَّبقات الوسطى السَّابقة مساويةٌ لأبناء طبقاتنا الوسطى المَّدِّنة الحاضرة على الأقل ، وأرقى منها في الغالب » ، [ صفحة ٧٣٢ ] .

مثل هذه الأقوال من غوستاف لوبون شهادات حقّ يعتز بها العرب ، بل وهي ردّ واضح وصريح على بعض ما ورد بحق العرب من أقوال غوستاف لوبون وغيره ، فقد تأكّد للجميع أن علماء العرب المسلمين كانوا أساتذة العالم خلال فترة العصور الوسطى ، حين كانت أوربّة غارقة في بحار ظلام الجهل والجمود الفكري ، والتّحلّف في ميادين الحياة المختلفة ، بينما كان العرب المسلمون والتّعصّب الأعمى ، والتّخلّف في ميادين الحياة المختلفة ، بينما كان العرب المسلمون

ينعمون وتنعم بلادهم الممتدة من حدود الصّين شرقاً إلى مياه الأطلسي غرباً ، بحضارة تتميّز بتقدّم كبير في العلوم المختلفة وكشوفها ومخترعاتها الكثيرة ، وبتحرّرها الفكري ومدارسها الفلسفيّة والفنّيّة .

ولا ندري لماذا عاد (لوبون) بعد أقواله هذه عن رفعة العرب أخلاقاً وثقافةً إلى القول بأنَّ أكابر العرب السَّابقين كانوا دون أكابر الزَّمن الحاضر، ولا ندري تماماً، ماذا يقصد بكلامه هذا ؟ فهل كانوا دونهم علماً ؟ وهذا له أراده لوبون - كان أمراً طبيعيّاً تبعاً لتقدَّم العلوم المستر، إلاَّ أنَّهم في زمانهم ماكان لهم ندِّ أو منافس في العالم قاطبة، ولهذا غدت مؤلَّفاتهم ومناهجهم العلميَّة المصدر الأساسي لجامعات أوربَّة لقرون عديدة، كا يعترف ويقرِّر لوبون نفسه.

\_ ٤9 \_

استخدم غوستاف لوبون ـ على الأغلب ـ كلمة (الاستيلاء) ، كلَّا تحدَّث عن فتوحاتنا العربيَّة الإسلاميَّة ، ومثال ذلك :

« استولى عليه العرب » ، [ صفحة ١٦٦] ، « استولت على بلاد مصر والنُّوبة » ، [ صفحة ١٧٦] ، « وجاب أُسطول مؤلّف من ألف ومئتي قطعة البحر المتوسّط ، فاستولى على جزره وأغار على صقليّة » ، [ صفحة ١٧٦] ، « استولى عليها العرب » ، [ صفحة ١٧٦] ، « استيلاء العرب على سوريّسة » ، عليها العرب » ، [ صفحة ١٨٨] ، « استيلاء العرب على مصر » ، [ صفحة ١٨٥] ، « استولى العرب .. » ، [ صفحة ١٨٤] ، « الاستيلاء عليها » ، [ صفحة ٢٩٠] ، « واستولى على مدينة .. » ، [ صفحة ٢٩٠] ، « وكلّ قُطْرِ استولى عليه » ، [ صفحة ٢٠٠] ..

بينا لم يستخدم لوبون لقومه إلا كلمة الفتح:

« فَتْحُ النُّورمان لصِقِلِّيَّة » ، [ صفحة ٢٧٦ ] .

« بَعْدَ الفتح النَّصراني » ، [ صفحة ٢٨١ ] ..

لماذا يستعمل (لوبون) كلمة الاستيلاء ومشتقًاتها ، عند دخول العرب لأيّ بلد من البلاد ، حتّى ولو كانت ذات أُصول عربيّة ، ولها ماضٍ عربي مثل بلاد مصر وسوريَّة ، بينما يستعمل كلمة الفتح عند كلامه عن غير العرب كقوله : فتح النَّورمان لصِقِلِيَّة ، وكقوله : الفتح النَّصراني ؟

لماذا يعمد ( لوبون ) إلى هذا التّمييز ؟ علماً بأنّه إن أراد الإنصاف الّذي عرفناه عنده في بعض مواقفه الأخرى ، لوجب أن يقلب الآية ، لأنّ العرب ما فتحوا البلاد بهدف الاستيلاء عليها لاستغلال خيراتها وأهلها ، وإنّا كانوا يحملون رسالة اعتقدوا أنّهم رسل تبليغها إلى أهل الأرض ، ولهذا سرعان ماكانوا يتعايشون مع أبناء البلاد المفتوحة ، وتصبح المساواة بينهم الصّفة الملازمة لحكهم ، مادام الإسلام سائداً بينهم .

\_ 0 . \_

واستخدم ( لوبون ) عبارات الشُّك في مصادرنا ، والرِّيبة في مؤرِّخينا :

« ويروي مــؤرِّخــو العرب » ، [ صفحــة ١١٩] ، « كا روى العرب » ، [ صفحـة ١١٩] ، « على زع كتب السيّرة » ، [ صفحـة ١٢٩] ، « على زع كتب السيّرة » ، [ صفحـة ١٢٠] ، « كا روى مؤرِّخـو العرب » ، [ صفحـة ١٢٢] ، « روى مؤرِّخـو العرب » ، [ صفحـة ١٤١] ، « روى مؤرِّخو العرب » ، [ صفحـة ١٤١] ، « روى مؤرِّخو العرب » ، [ صفحـة ١٤١] ، « روى مؤرِّخو العرب » ، [ صفحـة ١٤١] ، « روى مؤرِّخو العرب » ، [ صفحـة ١٤٠] . . .

إِنَّ كتب السِّيرة اعتمدت في كتاباتها عن حياة الرَّسول عَلِيْكِيِّ الطُّرق العلميَّة المَّبعة حديثاً في توثيق أخبارها ورواياتها ، فأخبارها تُذْكَرُ مع مصادرها وأساء رواتها مع دراسة دقيقة لهؤلاء الرُّواة ، فهل من الإنصاف أن نقول « تزعم كتب السِّيرة » ؟

يقول اللُّورد هِدُ في: « ولكن الَّذين يرموننا بسهام النَّقذ ، قد غاب عنهم شيءٌ واحد ، غاب عنهم أنَّ الحقائق التَّاريخيَّة الخاصَّة بالنَّبيِّ عَلَيْكَةٍ هي من الشَّهرة والثَّبوت بحيث لا يتسنَّى معها اختلاق شيء جديد ، فإنَّ لنا معشر المسلمين كتباً ضخمة معترفاً بصحَّتها ، تحتوي على أحاديث الرَّسول عَلَيْكَةٍ ، الَّتي عَصها الرُّواة تحيصاً دقيقاً ، ومن هذه الكُتُب نستدُّ كلَّ مانريد أن نكتبه عن النَّبيِّ عَلَيْكَةٍ .. وقد بلغ من عناية المسلمين بهذا الأمر ، أنَّهم يضربون عُرْض الحائيط بكلِّ ما يقال عنه عَيْكَةً ، مها كان فيه تجيده والإشادة بذكره » (١٣٢٠).

« على زع كُتُب السِّيرة » عبارة بعيدة كلَّ البُعْد عن صفة العالم المنصف المتجرِّد عن الهوى ، والتَّحيُّز والتَّعصُّب ، وكان الأولى به والأجدر ، أن يقول : وجاء في كتب السيّرة ، أو ذكرت كتب السيّرة ، ثمَّ لينقد ماجاء إن كان يريد نقداً أو تحيصاً لما ورد في تلك الكتب .

أما أراد داڤيد صموئيل جليوث - معاصر لوبون - أن غنِّق كلَّ مصادرنا الأدبيَّة والتَّاريخيَّة ، بل ربَّا كان علينا أن نُلْقي عقولنا أيضاً ، استجابةً لشكوكه الَّتي نسجها حول مصادرنا (١٢٤) .

ويعترف إميل درمنغهم في كتابه (حياة محمَّد): «أنَّه لا يوجد واحد في الدُّنيا أمكنه أن ينكر وجود محَّد، ولكن وُجد من ينكرون بعض ماجاء في ترجمة محمَّد في الكتب العربيَّة، ومن النَّاس من يتجاوز الحدَّ في النَّقد والاعتراض حتَّى يقع في الظَّلم، أمَّا أنا فقد جعلت كتابي سيرة حقيقيَّة مبنيَّة على المنابع

<sup>(</sup>١٢٣) من مقدَّمة اللَّورد البريطاني المسلم هدْلي ، لكتاب المثل الأعلى في الأنبياء ، لخوجة كال الـدَّين ، ص ١٧ ، طبعة دار الفكر المعاصر ، بيروت ، سنة ١٩٨٩ م .

<sup>(</sup>١٢٤) مناهج المستشرقين ٤٣١/١ ، وهذا ماانتحله طه حسين ، وروَّج له في كتابه : ( في الشَّعر الجاهلي ) .

العربيَّة الأصيلة بدون إهمال جميع ما وصلت إليه تدقيقات المتخصِّمين في هذا الموضوع في الأزمنة الأخيرة .. إن من المنابع الأولى لسيرة محَّد القرآن والسُّنَّة »(١٢٥).

إنَّهم يقفون موقف المطمئن الواثق من أيِّ خبر أو قول أو شعر يطعن أو يس بالإسلام ونبيِّه ، أمَّا سيرة محمَّد عَلِيلِيٍّ فلا يرونها مصدراً تاريخيًا صحيحاً ، إنَّها تحتاج ـ حسب زعمهم ـ إلى التَّحقيق ، والبحث العلمي الدَّقيق !؟!





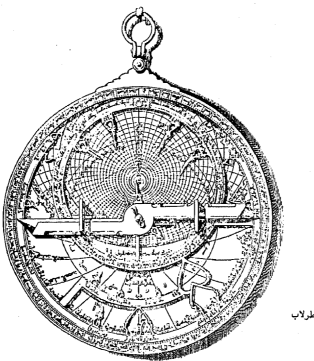
<sup>(</sup>١٢٥) حاضر العالم الإسلامي ٤٤/١

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)





الوجه الثاني للأسطرلاب



( من صورة فوتوغرافية التقطها المؤلف )



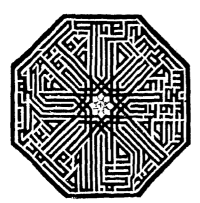
كوب عربي قديم من البلور ( من تصوير إيبر )



عربي حضري سوري (من صورة فوتوغرافية التقطها المؤلف في دمشق )



مصباح عربي قديم كان في مسجد الحراء ( يبلغ ارتفاعه مترين و ١٥ سنتيتراً ) ( متحف الأثار القديمة الإسباني )



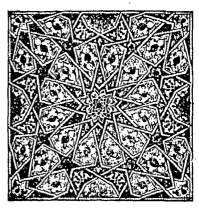
كتابة مزخرفة مؤلفة من تشابك حروف كوفية



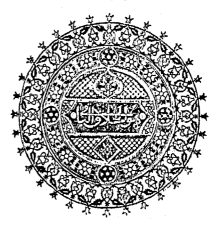
قطعة حلي فضية عربية ( سورية ) ( من صورة فو توغرافية التقطها المؤلف )



سقاء مراكشي في طنجة ( من صورة فوتوغرافية )



من زخارف مصحف قديم في القاهرة ( من إيبر )





قذائف محرقة استعملها العرب في القرن الشالث عشر من الميلاد ( نرى في هذه الصورة فارساً حاملاً ربحاً نارياً ولابساً كخادميه قميصاً صفيقاً من صوف ذي دسر معداً ليبلل بنفط يشعل فيا بعد ، وذلك لإلقاء الرعب في الأعداء ) ( من مخطوط عربي قديم محفوظ في بطرسرغ )

﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ اللَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمُ وَقُولُوا آمَنَا فِالْهُكُمُ بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْكُمُ وَإِلْهُنَا وَإِلْهُكُمُ وَاللَّهُنَا وَإِلْهُكُمُ وَاللَّهُنَا وَإِلْهُكُمُ وَاللَّهُنَا وَإِلْهُكُمُ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ .

[ العنكبوت ٤٦/٢٩ ]

وهكذا رأينا إيجابيًّات الرَّجل وسلبيًّاته ، وقبل أن نطوي آخر صفحات هذا الكتاب ، نؤكِّد أن الرَّجل كان بعيداً عن التَّعصُّب والتَّشنُّج إلى حدِّ بعيد ، لاحقد ، ولا كراهية ، لاشتائم ، ولا سباب ، لقد جاء إلى البلاد العربيَّة زائراً باحثاً ، فأعجب بآثار حضارة رفيعة المستوى ، خالدة الذِّكر ، لها أثرها البالغ في بناء الحضارة الإنسانيَّة ، وختم كتابه بفقرات هامَّة عن أسباب عظمة العرب ، وأسباب انحطاطهم ، وحال الإسلام الحاضرة .

# أسباب عظمة العرب:

جعل ( لوبون ) الزَّمَنَ الَّذي ظهر فيه العرب ـ القرن السَّابِع الميلادي ـ من العوامل التَّمهيديَّة الَّتي ساعدت على إظهار قوتهم : « بيد أَنَّ القضاء على دولة لا يكفي لإقامة حضارة »(١) .

لقد جعل ( لوبون ) الزَّمَنَ عاملاً مساعداً على إنشاء دولة جديدة ، وحضارة جديدة ، ولكنه أضاف عوامل أساسيَّة أُخرى لإقامتها ، مثل :

<sup>(</sup>١) حضارة العرب ٧١٥

العِرْق ، والعِرْق والنَّوع ـ عند ( لوبون ) ـ كامتان مترادفتان (٢) ، فصفات العِرْق الخلقيَّة والعقليَّة ثابتة ، ثبات الصِّفات التَّشريحيَّة ، ومن صفات أُمَّة العرب : الذَّكاء ، وحماستهم واستعدادهم الفنِّي والأدبي ، وما إلى ذلك من الصِّفات الَّتي لولا وجودها فيهم ، مااستطاعوا أن يَصِلوا إلى درجة الحضارة .

ولما جاء الإسلام ألَّف بين قلوب العرب ، فوجَّه وا جميع قواتهم إلى البلاد الأجنبيَّة ، فكانت طبائعهم الحربيَّة من أسباب انتصاراتهم ، كا منحهم الإسلامُ مَثَلاً أعلى ، اكتسبوا به من الْحَمِيَّة ، مااستعدُّوا به للتَّضحية في سبيله :

﴿ إِنَّ الله ٱشْتَرَى مِنَ الْمؤمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقّاً فِي التَّورَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهُدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ ، [ التوبة ١١١/٩] .

وجعل ( لوبون ) تسامح العرب ورحمتهم في فتوحهم سبباً لانتشار دينهم ، مع بساطة النَّظُم الَّتي انبثقت عن دينهم .

كا وجعل من تأقلم العرب مع البيئة الجديدة بعد الفتوح ، وجدَّم من في وجورهم لبناء حضارتهم ، سبباً آخر من أسباب عظمة العرب ، الَّتي تجلَّت باستقلالهم الرَّوحي والعلمي ، وبقوَّة إبداعهم في مبتكراتهم الحديثة ، فلم يَمْضِ سوى وقت قصير ، حتَّى طبعوا على فنِّ العارة ، وسائر الفنون ، ثمَّ على مباحثهم العليّة طابعهم الخاص (٢) .



<sup>(</sup>Y) حضارة العرب ٧٨ : « فيجب عَدُّ كلمة العِرْق بالنَّسبة إلى الإنسان مرادفة لكلمة النَّوع » .

<sup>(</sup>٣) حضارة العرب ٧١٤ - ٧٢٢

## أسباب انحطاط العرب:

إنَّ غرائز العرب في الحرب والخصام ، الَّتي كانت نافعة في دور فتوحهم ، لم تلبث أن أصبحت ضارّة بعد انقضائه وخلو الميدان من أعداء يحاربونهم ، فالعرب بعد أن تَّت فتوحهم أخذ ميلهم إلى الانقسام يبدو ، وصارت دولتهم تتجزَّأ حتَّى سقطت ، كا حدث لهم في بلاد إسبانية وصِقِلِيَّة اللَّتين أضاعوهما بفعل انقساماتهم الدَّاخليَّة على الخصوص .

ويقول (لوبون): إن العرب لم يقدروا على فتح العالم إلاَّ حينا خضعوا للشَّريعة الجديدة الَّتي جاء بها محمَّد عَلَيْكَةٍ، وجمعوا كلمتهم المتفرِّقة تحت لوائها، وهي الَّتي كان يمكنها وحدها أن تجمع القُوّى المبعثرة في بلاد العرب، فنير تلك الشَّريعة الحازم ظلَّ طيِّباً ماظلَّت نَظُم النَّبِيِّ ملائمة لاحتياجات أُمَّته، فلما أصبح تعديل تلك النَّظُم ضَرْبَة لازب بسبب مبتكرات حضارة العرب، كان نير التَّقاليد من الثَّقل بحيث لا يمكن زحزحته (١٤).

وتمتَّع الولاة في ولاياتهم بمثل ما تمتَّع به الخلفاء من السَّلطات العسكريَّة والدِّينيَّة والمدنيَّة (٥) ، فلم تلبث أهم ولايات الدَّولة أن تحوَّلت إلى دويلات مستقلَّة ، وهذا أضعف سلطان العرب السِّياسي ، وإن مهد السَّبيل لتقدُّم الحضارة في مصر والأندلس مثلاً (١) .

ثمَّ إِنَّ الحضارة تهذِّب الطَّبائع ، وتُتَقَف الذِّهن ، لاتنِّي الصِّفات الحربيَّة ، فتهيء بذلك سقوط الدُّول الكبرى .

<sup>(</sup>٤) حضارة العرب ٧٢٣ ، ورددنا بعض أفكاره في هـذا المقطع في الفقرة ٤٨ ، فصل ( الأخطاء والهفوات ) .

<sup>(</sup>٥) خصوصاً ولاية التَّفويض، يقول الماوردي [الأحكام السُّلطانيَّة ١٨ ـ ٢١]: فهو ينظر في كلِّ ما ينظر فيه الخليفة.

 <sup>(</sup>٦) يعني مصر أيَّام الفاطميين والماليك ، والأندلس أيَّام الأمويين في عهدي الإمارة ثمَّ الخلافة .

ومن أسباب انحطاط العرب ، اختلاف العروق الَّتي خضعت لسلطانهم ، عما أسفر عن تنافس مختلف الأُمم ، وتوالد الكثير من فساد دم الغالبين بسرعة .

كان اختلاف مختلف الأُمم في دولة واحدة عامل انحلال قوي على الدُّوام ، وقد أثبت التَّاريخ أنَّه لا يمكن بقاء مختلف العروق تحت سلطان واحد ، إلاَّ عراعاة الشَّرطَيْن الاَتيَيْن ، وهما : أن يكون الفاتح من القوَّة بحيث يعلم كلُّ واحد أن كلَّ مقاومة له لا تجدي نفعاً ، وألاَّ يتوالد الغالب والمغلوب ، ومن ثَمَّ ألاً يفنى الغالب فيه ، ولم يراع العرب الشَّرط الثَّاني قط (٧) .

## حَالُ الإسلام الْحَاضِرَةِ:

ولا يزال الإسلام جادًا في تقدَّمه ، والسُّهولة العجيبة الَّتي ينتشر بها القرآن في العالم شاملة للنَّظر تماماً ، فالمسلم أينا مرَّ تركَ خلفه دينه ، ويتَسع نطاق الإسلام في أي مكان في العالم (^) .



### مِفْتاحُ شَخْصِيَّةِ لُوبُون :

أعجب (لوبون) بتراثنا وآثارنا، وأحب العرب وساحتهم في فتوحهم، ولس إبداعهم في بناء حضارتهم، الّتي كانت سبب صحوة أوربة الحديثة عندما احتكّت بها: « وقد يسأل القارئ: لماذا ينكر تأثير العرب علماء الوقت الحاضر، الّذين يضعون مبدأ حرّيّة الفكر فوق كلّ اعتبار ديني كا يلوح ؟ لاأرى غير جواب واحد عن هذا السؤال الّذي أسأله نفسي أيضاً، وهو: أنّ استقلالنا

<sup>(</sup>۷) حضارة العرب ۷۲۲ ـ ۷۳۲

<sup>(</sup>٨) حضارة العرب ٧٣٤ ـ ٧٣٦

الفكريَّ لم يكن في غير الظَّواهر بالحقيقة ، وأنَّا لسنا من أحرار الفكر في بعض الموضوعات كا نريد »(٩) .

ولسبب أو لآخر ( استقل لوبون فكرياً ) ، فتحرَّر من أثر النَّصوص التَّوراتيَّة ، أو المؤثِّرات التَّوراتيَّة ، أو التَّطويع التَّوراتيَّة ، أو المؤثِّرات التَّوراتيَّة ،

إنَّ مفتاح شخصيَّة الرَّجل عدم أخذه بدراسات الاستشراق الظَّالمة ، مع كرهه لليهود ، فتحرَّر من تأثير دراساتهم وأحكامهم ووجهات نظرهم حول تاريخنا وحضارتنا ، فجاءت آراؤه منصفة عادلة بشكل عام ، وعندما أخطأ أو كَبَا ، ماأخطأ عن تعصَّب أو حقد ، وما كَبَا عن سوء قصد .

ويلمس القارئ بغض ( لوبون ) لليهود ، من خلال خمسة نصوص في ( حضارة العرب ) هي :

المنافعة عربية على المنافعة التي كانت تشمل كلَّ مدينة عربيَّة على عدد كبير منها ، أيًام ازدهار حضارة العرب ، نعم ، يُقِمُ مُرابُو اليهود بيوتاً من نوعها في دمشق ، ولكن مافطر عليه الشَّعب اليهودي من الذَّوق الفاسد ، والتَّرف المزيَّف ، يدفع المرء إلى الأسف على ما ينفقونه من المال في سبيل تقليد تلك القصور العربيَّة الَّتي هي في طريق الأُفول تقليداً سيئاً ، فالمرء يرى في تلك البيوت اليهوديَّة خلطاً كريها بين أخسِّ ماصنعه شرقي ، وأقبح ماأنتجه أُوربي ، ويشاهد فيها نقوشاً من أحطً ماصنعه الرَّسَّامون ، وتلك البيوت اليهوديَّة وحدها هي التي يستطيع الأجانب أن يدخلوها ، وهي الَّتي لا يزورون غيرها ، في خطئون في عدِّها من أمثلة فن العارة العربي ، وقد أنعمت في بيت يهودي ، ولذي نشر رسمه المؤلِّفان الفاضلان مسيو لوته ، ومسيو غيران ، والَّذي هو أشهر تلك البيوت اليهوديَّة ، فلم أجد فيه سوى فساد في ذوق صانعيه الَّذين حاولوا أن

<sup>(</sup>٩) حضارة العرب ٦٨٨

يوفِّقوا في شيده بين مختلف فنون البناء فضلاً عمَّا رأيت فيه من الأمتعة الأوربيَّة المبتذلة ، والشَّاعد الَّتي لا يساوي بدل الواحد منها سوى بضعة دوانق ، والتَّاتيل الصَّغيرة لنابليون ، والرَّسوم الَّتي تعد بجانبها أحطّ رسوم إپبنال الملوَّنة آية في الإبداع »(١٠).

٢ - « وينتظر التَّاجرُ أمام دكَّانه متَّزناً صابراً المشتري فلا يُزْعِج أحداً من المارِّين ، مالم يكن التَّاجر يهوديّاً ، فإذا كان التَّاجر يهودياً أَلْحَفَ على المشتري بدناءَةٍ ، فلم يَسْطِع أن يتخلَّص منه إلاَّ بعد عناء كبير »(١١) .

٣ ـ « وما علمناه من أشعار العرب قيل بعد المسيح ، وقبيل ظهور محمد ، ولم
 تكن هذه الأشعار في غير الغزل وتمجيد الملاحم ، فالعرب كانوا ، كالإغريق في
 عصر البطولة ، يحبُّون أن يسمعوا شعراءهم يُشِيدون بمفاخرهم .

وتبدأ تلك الأشعار في الغالب ، بالتَّصوير والتَّشبيه ، شأن شعر الأَمم الفطريَّة الَّتي تَحِسُّ كثيراً وتفكَّر قليلاً ، وتختلف تلك الأشعار عن الشَّعر الإسرائيلي في خُلُوِّها من التَّكهُن والدّجون والتَّغني بسفك الدِّماء ، ولا تجد فيها ذكراً لمثل الجاز والوحشيَّة والمذابح والإبادات ولَعَنات الرَّبِّ الدَّاعَة الَّتي مُلِئَت بها التَّوراة »(١٢).

٤ ـ « فالحقّ أنَّ أتباع محمَّد ظلُوا أشدَّ من عرفته أوربة من الأعداء إرهاباً عِدَّة قرون ، فهم عندما كانوا لا يُرْعِدُوننا بأسلحتهم ، كا في زمن شارل مارتل والحروب الصَّليبيَّة ، أو يهدِّدون أوربة بعد فتح القسطنطينيَّة ، كانوا يُنلِّوننا بأفضليَّة حضارتهم السَّاحقة ، فلم نتحرَّر من نفوذهم إلاَّ بالأمس .

لقد تراكمت أوهامنا الموروثة ضدًّ الإسلام والمسلمين في قرون كثيرة ،

<sup>(</sup>١٠) حضارة العرب ٤٤٥

<sup>(</sup>١١) حضارة العرب ٤٤٩

<sup>(</sup>١٢) حضارة العرب ٥٣٩

فصارت جزءاً من مزاجنا ، فأضحت طبيعة متأصّلة فينا تـأصُّلَ حِقْد اليهود على النّصارى الخفيّ أحياناً ، والعميق دَوْماً »(١٣) .

• - « يصعب بيان ماامتصّته رجال المال الأوربيون ، ولا سيا اليهود ، من فلاحي مصر في بضع سنوات ، وإنّا نعلم من الأرقام الّتي نشرها مسيو فاندنبرغ في سنة ١٨٧٨ م أن رجال المال أخذوا من مبلغ الـ ١٣٩٧١٧٥٠٠٠ فرنك ، الّذي هو مجموع القروض الخسة ٥٢٢ مليون فرنك إكراميّة أو عمالة إلخ ، فلم يكن نصيب الخزينة المصريّة منه سوى ٨٧٥ مليون فرنك ، فدفعت هذه الخزينة من الفوائد ، منذ زمن طويل ، ما يعدل رأس المال »(١٤).

لقد تحرَّر ( لوبون ) فكريًا من مؤثِّرات الاستشراق الحاقدة الموجَّهة ، والَّتي حرصت على إدانة الإسلام وأهله ، ونبذ التَّفسيرات التَّوراتيَّة ، وكره حقد اليهود الخفي أحياناً ، والعميق دَوْماً ، فكتب ماكتب .

ورأى ( لوبون ) مُحَّداً عَلَيْكُ رجلاً عظيماً ، وشخصيَّة عالميَّة ، ولكن لم يَرَ فيـ ه نبوَّةً ووحياً :

« أمَّا الفريق الثَّاني من القوَّاد ، وهم ذوو الإرادة الثَّابتة ، فإنَّ تأثيرهم أعظم بكثير ، وإن كانوا أقل ظهوراً في الشَّكل ، وهم الَّذين نبغ من بينهم أصحاب الأعمال الكبيرة كالقدينيين بولص (١٥٠) ، ومحمَّد - عَلَيْتُهُ - ، وكريستوف كولومبس (١٦٠) ، ودولسبس (١٧٠) . . » .

<sup>(</sup>۱۳) حضارة العرب ۲۸۸

<sup>(</sup>١٤) حضارة العرب ٧٠٣

<sup>(</sup>١٥) شارل بولص : اضطهد المسيحيين بعنف ، واهتدى فجأة على طريق دمشق نحو سنة ٢٢ م ، أعدم في رومة سنة ٦٧ م .

<sup>(</sup>١٦) كولومبس [ت ١٥٠٦ م] بحار ولىد في جنوى (إيطالية)، وتوفي في إسبانية، مكتشف أمريكة سنة ١٤٩٢ م.

<sup>(</sup>١٧) مهندس فرنسي ،صاحب مشروع السُّويس ، الَّذي بدأ بحفرها سنة ١٨٥٩ م ، وافتتحت سنة ١٨٦٩ م .

« إنَّ أكثر من نشعر بنفوذه فينا هم من الَّذين ارتحلوا عن هذه الدَّار ، ولم نعد خاف منهم مثل الاسكندر (۱۸) ، وقيص (۱۹) ، ومحمَّد م عَلَيْكَ مِ

« لقد كان تيبير (٢١) وجنكيزخان (٢٢) ونابليون (٢٦) جبّارين مستبدّين ، ولكن استئثار موسى وبوذا وعيسى ومحمّد ولوثر (٢٤) ، وهم في قبورهم أشدّ وأبقى ، إنّ مكيدة قد تبيد سطوة الجبار ، ولكن ماذا ينفع الكيد في عقيدة استقرّت في النّفوس » (٢٥) .

« يعتبر المرء النَّورات الدِّينيَّة أمراً سيِّمًا إذا ظنَّ أنّ تاريخها يشبه تاريخ ثورة الإصلاح الدِّيني ، والواقع أنَّ شأنها كلَّها ليس كذلك ، فقد كان تأثير الكثير منها في تهذيب النَّاس ، وتقويم نفوسهم عظياً جداً ، إذ هي بمنحها الشَّعب وحدة أدبيَّة تزيد في قوَّته المادِّيَّة كثيراً ، وقد شوهد ذلك لما حوَّل محمَّد - عَيِّلَيَّة - بما أتى به من الإيان ، قبائل العرب الضَّعيفة إلى أُمَّة مخيفة » .

<sup>(</sup>١٨) الاسكندر بن فيليب المكدوني .

<sup>(</sup>١٩) يوليوس قيصر Cesar : [ ١٠١ ـ ٤٤ ق . م ] ، امبراطور رومة ، تزوَّج ملكة مصر كليوباترة .

<sup>(</sup>٢٠) بوذا (بدها غوتما ) Buddha Gautama : [ ٥٦٦ ق . م ] ، مؤسَّس الديانة البوذيَّة ، كان اسمه سدهارتا ، واسم عائلته غوتما ، ولُقِّب ببوذا أي المنوَّر .

<sup>(</sup>٢١) تيبير : Tiberius ، اسم ثـ لائـة من أبـ اطرة رومـة وبيزنطـة ، أشهرهم تيبير ويـوس الأول : [ ٢٦ ق . م - ٢٧ م ] .

<sup>(</sup>٢٢) جنكيز خان ( ابن يشوكي ) : [ ١١٦٧ ـ ١٢٢٧ ] منشىء الامبراطوريَّة المغوليَّة .

<sup>(</sup>٢٣) نابليون Napolion : [ ١٧٦٩ - ١٨٢١ م ] ، امبراطور فرنسة : [ ١٨٠٥ - ١٨١٥ م ] نفي إلى جزيرة القديسة هيلانة - في المحيط الأطلسي ، بعيداً عن سواحل إفريقية الجنوبيَّة الغربيَّة - حيث توفى فيها ، ثم نقل رفاته إلى باريس .

<sup>(</sup>٢٤) مارتين لوثر Luther : [ ١٥٤٦ ـ ١٥٤٦ م ] ، مؤسّس البروتستانتيَّة بحركة الإصلاح الدّيني في أَ ألمانية ، انفصل عن الكنيسة في شأن صكوك الغفران وسلطة البابا .

<sup>(</sup>٢٥) روح الاجتاع ، على التُّوالي : ٨٨ و ١١ و ١٠٦

« إنّ حماسة مؤسّي الثّورة الفرنساويّة تعادل حماسة ناشري دين عمّد - عَلَيْتُهُ - » [ روح التُّورات ٨٥ ] .

« لقد أثبت التّاريخ ماللمعتقد القوي من القوّة الّتي لاتقاوم ، فخضعت دولة الرّومان المنيعة لجيوش من رعاة البدو ، الّذين أضاء قلوبهم ماجاء به ممّد - عُرِيليّه - من الإيمان »(٢٦) .

#### ☆ ☆ ☆

وأخيراً ، لقد صدر من هذه السِّلسلة ( في الميزان ) حتَّى نهاية سنة ١٩٨٩ م أربعة كتب هي :

١ ـ جرجي زيدان ، من خلال دراسة : ( روايات تاريخ الإسلام ) .

٢ ـ فيليب حِتِّي ، من خلال دراسة كتابه : ( تاريخ العرب المطوَّل ) .

٣ - كارل بروكلمان ، من خلال دراسة كتابه : (تاريخ الشُّعوب الإسلاميّة).

٤ ـ غوستاف لوبون ، من خلال دراسة كتابه : (حضارة العرب ) .

وبعد إبعاد ماأورده جرجي زيدان في رواياته الغراميَّة الخياليَّة ، الَّتي فيها كلَّ شيء إلا التَّاريخ ، ومقارنة ماقدَّمه حِتِّي وبروكلمان ولوبون ، نجد عوامل ، أو قواسم مشتركة فيا قدَّموه في كتبهم المذكورة ، وهم يتقاربون جدّاً في الخطوط العامَّة ، وإن تخلَّص لوبون من الكثير ، الَّذي سبَّبه الحقد والصَّليبيَّة ، أو الطَّعن والتَّاثيرات التَّوراتيَّة ، فمن نقاط التَّقاطع بين حتِّي وبروكلمان ولوبون ، النَّقاط التَّالية :

<sup>(</sup>٢٦) روح الثُّورات على التُّوالي : ٤٧ و ٢٠

١ - إقحام ( اليهاود ) في الهجرات العربياة اللي انطلقت من الجازيرة العربية :

قال حتِّي : « فإنَّها - أي الجزيرة العربيَّة - قد أنشأت الشُّعوب الَّي نزحت فيا بعد إلى الهلال الخصيب ، هذه الشُّعوب الَّتي أصبحت مع تعاقب الأجيال أُمم البابليِّين والاَشوريِّين والفينيقيِّين والعبرانيِّين ، وفي تربة هذه الجزيرة الرَّمليَّة نشأت العناصر الأصليَّة للديانة اليهوديَّة » ، [ تاريخ العرب المطوَّل : ١ ] .

وقال بروكامان : « وابتداء من الألف الثّالث قبل الميلاد ، شرعت جماعات من شعوب الجزيرة العربيّة ، تندفع نحو الشّال في فترات من القحط بالغة الخطورة ، فإذا بالبابليّين يَغْشُون العراق ، ويقتبسون فيه ثقافة السّومريّين ، وإذا بالكنعانيّين واليهود والآراميّين يهبطون سوريّة وفلسطين ، ويستعيرون مع الفينيقيّين ثقافة الجنس المعروف بجنس الشّرق الأدنى .. » ، [تاريخ الشّعوب الإسلاميّة ١٥].

وقال لوبون: « عُدَّ العربُ واليهود والفينيقيُّون والعبريون والسُّومريون والبابليُّون والأُسوريون، الَّذين استوطنوا جزيرة العرب وآسية الصُّغرى إلى الفرات من أصل واحد، و يُدْعى ذلك الأصل بالأرومة السَّاميَّة »، [حضارة العرب ٨٣].

٢ - القول بتقديس الحجارة عند الوثنيين أيّام الجاهليّة ، ومنها ( الحجر الأسود ) :

قال حِتِّي: « تقديس الحجارة والغدران في العصور الَّتي سبقت عصر الحجر الأسود ، وبئر زمزم في الجزيرة ، وعصر بيت إيل في فلسطين » ، « وفي وسطها وسط الكعبة - قام نصب هو عبارة عن قطعة من الحجر البركاني الأسود يعبدونه » ، « وأقرَّ - عَلِيلَةٍ - الحجُّ إلى الكعبة ولثم الحجر الأسود فيها ، وهما من فروض الدِّين المرعيَّة في الجاهليَّة » ، [ تاريخ العرب المطوَّل ٣٢ و ١٣٩ و ١٦٣ ] .

وقال بروكلمان : « ومن هنا قدَّس العرب القدماء ضروباً من الحجارة في سَلْع وغيرها من بلاد العرب ، كما يقدِّس المسلمون الحجر الأسود القائم في زاوية من الكعبة في مكَّة » ، [ تاريخ الشَّعوب الإسلاميَّة ٢٤ و ٢٥ ] .

وقال لوبون : « ولا نعلم نُصُباً كرَّمه النَّاس زمناً طويلاً كالحجر الأسود ، فقد كان موضع احترام وتبجيل قبل ظهور محَّد بقرون كثيرة » ، [حضارة العرب ٧١] .

#### ٣ ـ صِلَةُ مُحمَّد عَلِي الرَّاهب بَحِيرى خلال رحلته إلى الشَّام:

قال حِتِّي: « ولما بلغ محَّد الثَّانية عشرة من عمره فيا يروى ، رافق عَّه أبا طالب في رحلة إلى الشَّام ، زعموا أنَّه قابل في أثنائها راهباً مسيحيّاً يعرف بالرَّاهب بَحيرى » ، [ تاريخ العرب المطوَّل ١٥٦] .

وقال بروكلمان : « وتذهب الرّوايات إلى أنَّه اتّصل في رحلاته ببعض اليهود والنّصارى » ، [ تاريخ الشّعوب الإسلاميّة ٣٤] .

وقال لوبون : « وتقول القصّة إنَّ محمَّداً سافر مرَّةً مع ممَّه إلى سوريَّة ، فتعرَّف في بُصْرى براهب نسطوري في دَيْر نصراني ، فتلقَّى منه علم التَّوراة » ، [ حضارة العرب ١٣٠ ] .

#### ٤ - الأُخْذُ من التَّوراة والاقتباس منها ومن الإنجيل:

قال حتى : « وقد ظهرت ديانة العرب بعد اليهوديّة والمسيحيّة ، فأصبحت ثالثة الديانات التّوحيديّة وخاعتها ، وهي من النّاحية التّاريخيّة تَمُتُ بأوثق الصّلات إلى هاتين الديانتين ، فكانت أقرب الديانات إليها على الإطلاق ، وهكذا فإن هذه الديانات الثّلاثة ليست إلاّ نتاجاً لحياة روحيّة واحدة هي الحياة السّاميّة ، ومن هنا هان على المسلم المؤمن \_ إذا استثنينا بعض الأحوال \_ أن يُسلّم بعظم ماتنطوي عليه العقائد المسيحيّة » ، [ تاريخ العرب المطوّل ٢] .

« لقد نسج الإسلام في ترتيب صلاة الجمعة على منوال اليهود في عبادتهم بالكنيس ، إلا أنَّه تأثّر من بعد بطقوس صلاة الأحد الَّتي يمارسها النَّصارى في البيّع » ، [ تاريخ العرب المطوّل ١٨١ ] .

وقال بروكلمان : « اقتبس النَّبيُّ عن التَّوراة فكرة الخطيئة الأصليَّة » ، وقال بروكلمان : « اقتبس النَّبيُّ عن التَّوراة فكرة الخطيئة ٧٠ ] .

« وإنَّا ترجع معتقداته فيا يتعلَّق بالعالم الآخر إلى مصادر يهوديَّة ، وهكذا تتَّصل بصورة غير مباشرة بمصادر فارسيَّة وبابليَّة قديمة » ، [تاريخ الشُّعوب الإسلاميَّة ١٧] .

وقال لوبون : « وما جاء في القرآن من نصِّ على خَلْق السَّماوات والأَرْض في ستَّة أيَّام ، وخَلْقِ آدم والجنَّةِ وهبوط آدم منها ، ويوم الحساب مقتبسٌ من التَّوراة » ، [حضارة العرب ١٥٣] .

« وإذا أرجَعْنا القرآنَ إلى أُصوله أمكننا عَدُ الإسلام صورةً مختصرة من النَّصرانيَّة ، مع ذلك ، في كثير من الأُصول ، ولا سيا في التَّوحيد المطلق الَّذي هو أصل أساسي » ، [حضارة العرب ١٥٨] .

#### ه ـ الاستيلاء والفتح:

استعمل حِتِّي في كتابه كلمة (استولى) في كتابه (تاريخ العرب المطوّل) ، بحق الفتوحات العربيَّة الإسلاميَّة : «الاستيلاء على مصر وطرابلس وبرقة »، [صفحة ٢١٥] ، «وهكذا تمَّ استيلاء المسلمين للمرَّة الثَّانية على الاسكندريَّة »، [صفحة ٢٢٢] ، «واستولى معاوية على قبرص »، واستولى معاوية على قبرص »، [صفحة ٢٤٩] ، «الاستيلاء على إسبانية »، [صفحة ٢٧٠] ، وهكذا خصَّ حِتِّي العرب المسلمين بعبارات الاستيلاء والاغتصاب والاكتساح والغزو والقهر ، كا في الصَّفحات : ٢٦٢ ، ٢٨٨ ، ٢٨٨ ، ٢٥٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ،

٦٠٣ ، ٦٢٠ ، ٦٢١ ، ٦٢١ ، ٦٢١ ، ٨٣٨ ، ٨٣٩ ، ٨٣٩ ، وخصَّ قـومــه بــالفتــح والتَّحرير ، خصَّهم بكلمة حضاريَّة إنسانيَّة هي « الفتح » .

« ولما فتح الفرنجة بيت المقدس سنة ١٠٩٩ م » ، [ صفحة ٥٧٥ ] ، « الفتح النَّورميانيدي » ، [ صفحة ٢١٩ ] ، « تمَّ للصَّليبيِّين فتيح بيروت وصيدا في عام ١١١٠ م » ، [ صفحة ٢٥٨ ] ، « تحرير الرَّها » ، [ صفحة ٢١٣ ] قالها بحقِّ قومه الصَّليبيِّين ، وقال عن نور الدِّين زنكي : « أَتمَّ احتلال كونتيَّة الرَّها » ، « فَتْحُ الفرنسيين لمَرَّاكُش » ، [ صفحة ٢٤٦ ] .

وقال بروكلمان: «كان الغزاة العرب يجوسون خلال الدِّيار غاغين عجرِّبين»، [صفحة ١٠٠]، ووصف المجاهدين في البحر المتوسط ضدّ الغزو الأوربي، والإسباني خصوصاً، بالقراصنة، وجهادهم: قرصنة، كا في الصَّفحات: ٥٣٤ و ٢٧١ و ٢٦٠، ووصف جهاد الجزائريين ضدّ الفرنسيين السَّعمرين «بالتَّعصُّب الدِّيني»، [صفحة ٢٥٠]، «نيران العصبيَّة الدِّينيَّة بين القبائل، فتابعت حرب العصابات ضدّ الفرنسيين»، [صفحة ٢٦٦]، وجعل بروكلمان احتلال بريطانية لمصر «لرفع مستوى المصريين من الوجهتين الماديَّة والفكريَّة أيضاً»، [صفحة ٢١١].

ولوبون وصف فتوحاتنا بالاستيلاء: «استولى عليه العرب»، وصفحة ١٧٦]، «استيلاء وصفحة ١٧٦]، «استيلاء العرب على بلاد مصر والنُّوبة»، [صفحة ١٧٦]، «استيلاء العرب على مصر»، العرب على سوريَّة»، [صفحة ٢٥٥]، «التيلاء العرب على مصر»، وقال: «فتح النُّورمان لصِقِلِّيَّة»، [صفحة ٢٧٦]، «بعد النَّصراني»، [صفحة ٢٧٦].

٦ - القرآن من تأليف محمّد - وَ اللّه عمر الله عمر ال

قال حِتِّي : « و يمكن أن نعتبر النَّثر المسجَّع الَّذي ابتكره الكُهَّان والعرَّافون خطوة أُولى في سبيل ابتداع الفَنِّ الشِّعري ، وفي القرآن غاذج لهذا الأُسلوب » ، [ تاريخ العرب المطوَّل ١٢٥] .

وقال بروكلمان : « وكان على أبي لهب أن يحل على أخيه أبي طالب في حماية النَّبيِّ ، على الرَّغ من خصومته له ، وعلى الرَّغ من أنَّ النَّبيَّ لعنه في إحدى السُّور » ، [ تاريخ الشُّعوب الإسلاميَّة ٤١ ] .

ولقد كان يُعْلِن أحكامه السِّياسيَّة في المدينة بوصفها جزءاً من القرآن ، أي جزءاً من الوحي الإلهي » ، [ تاريخ الشُّعوب الإسلاميَّة ٦٨ ] .

وقال لوبون : « ويقال إنَّ محمَّداً كان قليل التَّعليم ونُرَجِّح ذلك ، وإلاَّ لوجدت في تأليف القرآن ترتيباً أكثر مما فيه » ، [حضارة العرب ١٤١] ، ثم قال في الصَّفحات : ١٥١ و ١٥٣ و ١٥٥ : « فاسمع تعريف النَّيِّ ، فإليك وصف محمَّد » ، « فاسمع قولَه \_ قول محمَّد \_ عنهم » ، ويذكر آيات من القرآن الكريم .

٧ - أسباب غزوة خيبر: خيراتها وخصبها، وفشل النَّبيِّ عَلَيْتُم في صلح الحديبة:

قال حِتِّي: « أُمَّا يهود خيبر فأخرجهم من واحتهم الخصيبة في الشَّمال من المدينة سنة ٦٢٩ م » ، [ تاريخ العرب المطوَّل ١٦٢ ] .

وقال بروكلمان : « وفي نوَّار من سنة ٦٢٨ حاول النَّبيُّ أن يعوِّض من فشله الظَّاهري في الحديبية ، فقاد المسلمين في حملة على المستعمرة اليهوديَّة الغنيَّة في خيبر » ، [ تاريخ الشِّعوب الإسلاميَّة ٥٦ ] .

وقال لوبون: « رأى محمَّد بعد ذلك الإخفاق \_ في صلح الجديبية \_ أن يُروِّح أصحابه فخف بهم إلى مدينة خيبر المحصَّنة المهمَّة الواقعة في شال المدينة الغربي، والبعيدة منها مسيرة خمسة أيَّام، والَّتي كان يقطن فيها قبائلُ يهوديَّة، والَّتي كانت مقرَّ تجارة اليهود ففتحها عَنْوَةً »، [ حضارة العرب ١٣٦].

٨ ـ كان بناء الصَّخرة أيّام عبد الملك ، لصرف المسلمين عن الحجِّ إلى الكعبة المشرَّفة :

قال حِتِّي في الصَّفحة ٣٣٢ [ تاريخ العرب المطوَّل ] عن بناء عبد الملك لقبَّة الصَّخرة : « وقد دعاه إلى بنائها عزمه على صرف الحجَّاج عن مسجد مكَّة » .

وقال بروكامان في الصَّفحة ١٤٠ [ تاريخ الشُّعوب الإسلاميَّة ] : « وفي عهد عبد الملك تعذَّر على أتباعه الحجّ إلى الكعبة ، بسبب استيلاء منافسه في الخلافة ، عبد الله بن الزَّبير على مكَّة ، فحاول أن ينشئ في القدس بدلاً من البيت الحرام ، وهناك على الصَّخرة المقدَّسة الَّتي استنَّ عمر نفسه الصَّلاة عندها ، يوم دخل بيت المقدس ، شيَّد عبد الملك ما يدعى قبَّة الصَّخرة » .

وقال لوبون في الصَّفحة ٣٣٨ [ حضارة العرب ] عن عبد الرَّحمن بن الحكم الخطأ نفسه : « ولم يكد عبد الرَّحمن يقبض على زمام الحكم في إسبانية حتَّى أخذ يسعى في حمل العرب على اتِّخاذ إسبانية وطناً لهم ، فأنشأ جامع قرطبة الشَّهير ، الَّذي هو من عجائب الدُّنيا لتحويل أنظار العرب عن مكَّة » .

٩ ـ يوسف بن تاشفين ، أفقد ملوك الطَّوائف عروشهم حبّاً بالتَّوسُّع :

قال حِتِّي: « وأراد المعتمد اتقاء الخطر الَّذي تهدَّده به ألفونسو السَّادس والسَّيِّد ، فارتكب أكبر خطأ ، إذ طلب النَّجدة من يوسف بن تاشفين زعيم المرابطين في مَرَّاكُش ، ورغَّبه في الجهاد ونصرة الإسلام .. غير أنَّه لم تمض فترة طويلة حتَّى عاد زعيم المرابطين هذا هو وأتباعه ، وكان هؤلاء قد سئموا البادية

وقحطها ، وتاقت أنفسهم لأطايب المدنيَّة الأندلسيَّة الَّتِي تذوَّقوها من قبل ، فنزلوا الأندلس مرَّة ثانية ، ولكنهم نزلوها هذه الرَّة فاتحين لامُنْجِدين » ، [ تاريخ العرب المطوِّل ٦٤٢ و ٦٤٣ ] .

وقال بروكلمان : « والواقع أنَّه دفع ـ المعتمد بن عبَّاد ـ وزملاؤه ثمن هذه المساعدة غالياً ، فما أن نزلت الهزيمة بالعدو حتَّى فقدوا عروشهم جميعاً ، واحداً بعد واحد ، أمَّا المعتمد فاقتيد إلى إفريقية حيث مات في سجن أغمات مَرًّاكُش سنة ١٠٩٥ م » ، [ تاريخ الشُعوب الإسلاميَّة ٣٠٨] .

وقال لوبون: « واستغاث عرب إسبانية ببربر مَرَّاكُش في سنة ١٠٨٥ م ليَحُولوا دون توالي انتصارات ملك قشتالة وليون والأذفونش السَّادس، فلم يلبث هؤلاء البربر الَّذين جاؤوا إلى إسبانية حلفاء للعرب أن ظهروا لهم بمظهر السَّيِّد الآمر النَّاهي »، [ حضارة العرب ٣٣٣].

#### ١٠ ـ العِلْمُ عند المسلم لم يكن يعني اكتساب معرفة جديدة :

قال حِتِّي: « وقاموا مقام الوسيط في أن نقلوا إلى أُوربة خلال العصور الوسطى كثيراً من هؤلاء المؤثّرات الفكريَّة الَّتي أنتجت بالتَّالي يقظة أُوربة الغربيَّة، ومهَّدت لها سبيل نهضتها الحديثة »، [تاريخ العرب الطوَّل ٢].

وقال بروكلمان : « إنَّ العِلْمَ لم يكن يعني عند المسلم اكتساب معرفة جديدة ، بل التَّمكُّن إلى أقصى حدِّ مستطاع من المادَّة الَّتي أنتجتها الأجيال السَّالفة » ، [ تاريخ الشَّعوب الإسلاميَّة ٤٨٢ ] .

وقال لوبون : « ولم يكن للقرآن تأثير في جميع مذاهب العرب العلميّة والفلسفيّة الّتي نشروها في العالم في خمسة قرون » ، [حضارة العرب ٦٨٠] .

١١ - إن سبب يسر الفتح العربي الإسلامي وهن الفرس والرُّوم وضعفها :
 قال حِتِّي : « ولقد يَسَّر الفتح للعرب أسباب منها أنَّ فارس وبيزنطة كانتا

قد وهنتا بسبب الحرب فيها أجيالاً طوالاً ، فاضطرتها هذه الحرب إلى إرهاق رعاياهما بضرائب قاسية أدَّت إلى نفورهم » ، [ تاريخ العرب المطوَّل ١٩٤] .

وقال بروكلمان : « لم يحالفه التَّوفيق ـ يعني أبا بكر الصِّدِّيق رضي الله عنه ـ في الحكم على الحالة الدّوليَّة ، وبخاصَّة فيا يتعلَّق ببيزنطة ، تطلَّع أوَّل الأمر إلى المشرق ، نحو الامبراطوريَّة الفارسيَّة ، بعد أن رأى إلى ضعفها البيِّن منذ عهد غير قصير » ، [ تاريخ الشُّعوب الإسلاميَّة ، ] .

وقال لوبون: « وكانت دولة الرَّوم ، الَّتي نَهَكَتْها محارباتها لدولة الفرس ، والَّتي كانت تعاني عوامل الانحلال الكثيرة، في دور الانحطاط، فلم تكن غير هيكلٍ نَخرٍ يكفي لتداعيه أقلَّ صدمة » ، « .. كانت أركان العالم متداعية كالدّولة الإغريقيَّة الرَّومانيَّة والدَّولة الفارسيَّة في زمن ظهور محمَّد - عَلَيْكَمُّ - » ، « وُلِدَ محمَّد في أحسن الأوقات ، فقد رأينا أن العالم الْمُسِنَّ كان متصدِّعاً فيه من كلِّ جانب ، فلم يتوجِّب على أتباع محمَّد إلاَّ أن يَهُزُّوه ليتساقط » ، [حضارة العرب ١٦٦ و ١٦٨ و ٧١٥ ] .

# ١٢ - الطُّعن في مصادرنا العربيَّة ، مع روايات التَّوهين والتَّمريض والتَّضعيف :

استعمل فيليب حِتِّي في كتابه [ تاريخ العرب المطوَّل ] العبارات التَّالية : « إِن صحَّ » ، « أساطير » ، « كما يُحكى » ، « زعوا » ، « فيا يُقال » ، « على قول الرَّوات » ، « نسبتها الرَّواة » ، « رُوِيَ ويُرْوَى » ..

ناهيك عن اعتاده على كتاب (ابن العبري): [تاريخ مختصر الدُّول]، المعروف بتعصَّبه وبعده عن البحث العلمي، وكتاب «ألف ليلة وليلة »، وكتاب «الأُغاني » الذي هو ليس كتاب تاريخ يُحتج به.

واستعمل كارل بروكلمان في كتابه [تاريخ الشّعوب الإسلاميّة] العبارات التّالية: « ولسنا غلك بيّنة موثوقاً بها » ، « وتنهب الرّوايات » ، « وقد يكون » ، « ولسنا نعرف على اليقين » ، « وليس من الميسور أن نقرّر على وجه الدّقّة » ، « الرّوايات الأسطوريّة » ، « وتعزو الرّوايات » ، أمّا مصادره ، فهي كتب المستشرقين ، « مع أنّنا وإيّاه نعلم : إذا ضاعت الأصول ضاع التّاريخ ، هذه قاعدة لاموضع للجدال فيها ، وذلك أنّ التّاريخ لا يقوم إلاً على الاتار الّتي خلّفتها عقول السّلف أو أيديهم » .

واستعمل غوستاف لوبون في كتابه [حضارة العرب] العبارات التّالية: «ويُقال » ، « من الأقوال الشّائعة » ، « ويروي مؤرّخو العرب » ، « كا روى العرب » ، « على زع كتب السّيرة » ، « ما رواه مؤرّخو العرب » ..

ورغم هذا كله ، تبقى لكتاب « حضارة العرب » قيمته العلميَّة الرَّفيعة ، ويكفي غوستاف لـوبـون تحرَّره من المؤثِّرات التَّوراتيَّة ، وبَعْدَه عن التَّعصُّب والشَّتائم والحقد ، ويكفيه حُبُّه للعرب وحضارتهم الخالدة .

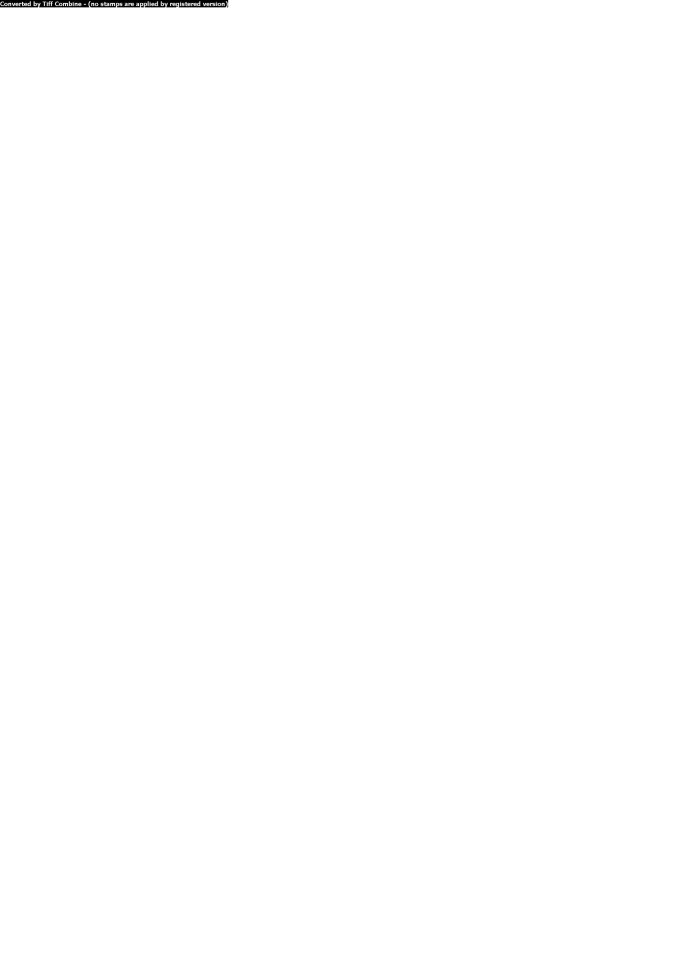
ونحن في هذه السلسلة (في الميزان) نقف موقف الدّفاع عن دينا وحضارتنا ، لأنَّ الدِّفاع عنها دفاع عن حياتنا ووجودنا ، سائلين الله عزَّ وجلَّ أن يجعلنا مَّن يَنْطَبق عليهم قوله : ﴿ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةُ التَّقُوَى ﴾ ، [الفتح ١٧٤٨] ، والحمد لله ربِّ العالمين .

## الْمُحْتَوَى

|                                   | الصفحة       |
|-----------------------------------|--------------|
| قدِّمة :                          | ٥            |
| ـ تھيد ( بوڭاي واستىڤنس )         | ٥            |
| ـ كتاب ( حضارة العرب )            | <b>y</b> •   |
| _ مؤلّف ( حضارة العرب )           | ١٢           |
| ـ مُتَرُجم ( حضارة العرب )        | ١٤           |
| _ خطَّة هذه الدِّراسة             | 10           |
| ن روائع لوبون                     | ١٧           |
| تاب حضارة العرب ( وَصْف وَعَرْض ) | ٤٩           |
| أخطاء والهفوات                    | ٦١           |
| فاقمة:                            | 145          |
| _ أسباب عظمة العرب                | 145          |
| ـ أسباب انحطاط العرب              | ۱۷٦          |
| _ حال الإسلام الحاضرة             | : <b>\YY</b> |
| _ مفتاح شخصيَّة لوبون             | ١٧٧          |

تم طبع هذا الكتاب بتاريخ ١٩٩٠/٤/١م عدد النسخ ( ١٥٠٠ )



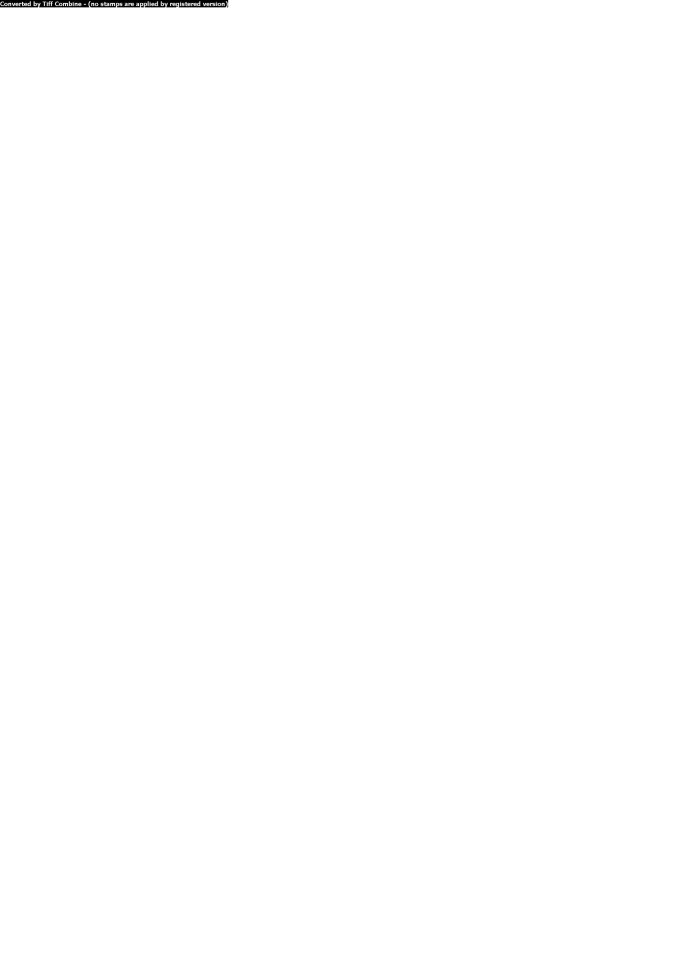












(حضارة العرب) كتاب لإشك فريد في نوعه ، وكاتبه محب للعرب وحضارتهم ، إلا أن الأخطاء والمفوات والمطاعن فيه كثيرة ، فع حُسْنِ نِيَّة (لوبون) ، نامس أنَّه لم يرهق نفسَه ليحيط بدقائق العقيدة الإسلاميَّة ، فجاءت معظم هفواتِه وأخطائه في هذا الجال ، فهو لم يتصوَّر أو يدرك ظاهرة الوحي ، أو أدركها ، لكنه لم يقرَّ بها لحمد بن عبد الله ، ولم يستوعب بعض الأمور المتعلَّقة بالنَّبوَّة والقرآن والشَّريعة . لقد وصَفَ (لوبون) آثارَ حضارتنا فأجاد ، ودافع عن فتوحاتنا فأنصف ، كلَّ ذلك بروح علميَّة عالية المستوى قويَّة فتوحاتنا فأنصف ، كلَّ ذلك بروح علميَّة عالية المستوى قويَّة المخبَّة ، ولكن بعد هذا الإنصاف يُصْدَم الدَّارسُ (لحضارة العرب) بأقواله في القرآن ، وفي الرَّسول الكربي عَلِيَّةٍ ، وفي العرب ) بأقواله في القرآن ، وفي الرَّسول الكريم عَلَيَّةٍ ، وفي

الإسلام عقيدةً .